

اپنے موضوع پر ایک مفید کتاب

# قیاس اور عقلید کی حقیقت اور شرعی حیثیت

مُرِّيَّة  
مولانا گمال الدین المسْتَرشِدِ بْنُ عَلِكَ

جامعہ اسلامیہ کلفٹن، کراچی

ناشر

## ادارہ دعوت اسلام

جامعیہ سفیرہ ہنریہ شرف آباد کراچی

## جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں

|          |                                                      |
|----------|------------------------------------------------------|
| نام کتاب | قیاس اور تقلید کی حقیقت اور شرعی حیثیت               |
| مرتبہ    | حضرت مولانا کمال الدین صاحب مدظلہ                    |
| طبعات    | اول                                                  |
| طبع      | حسن الرحمن عبد اللہ                                  |
| کپوزنگ   | صدیقی کپوزرز - ماڈل کالونی، کراچی                    |
| فون:     | 0320-4084547, 4504007                                |
| ناشر     | ادارہ دعوتِ اسلام                                    |
|          | جامعہ یوسفیہ بنوریہ شرف آباد سوسائٹی،<br>کراچی ۷۳۸۰۰ |

ملئے کے پتے

-Islami Kتب خانہ، علامہ بنوری ٹاؤن کراچی

مکتبہ رشیدیہ بالمقابل مقدس مسجد اردو بازار کراچی

مکتبہ سید احمد شہید، لاہور

## پیش لفظ

بسم اللہ الرحمن الرحيم  
الحمد لله رب العالمين علی جہادہ (الذین اصطفی)

ماہنامہ ”بینات“ ذوالحجہ ۱۴۲۳ھ کے بصائر و عبر میں ”دور حاضر کے نمونوں کا تعاقب اور علمائے دیوبند کی مساعی“ کے عنوان سے راقم الحروف نے دور حاضر کے خدوخال کی نشاندہی کے لئے چند احادیث و روایات نقل کی تھیں، مناسب معلوم ہوتا ہے ان میں سے چند ایک یہاں بھی نقل کروں:

الف: .....”عن العباس بن عبدالمطلب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلي الله عليه وسلم: يظهر هذا الدين حتى يجاوز البحار وحتى يخاض الخيل في سبيل الله، ثم يأتي أقوام يقرؤون القرآن فإذا قرأوه قالوا: ”قد قرأنا القرآن فمن قرأ منا؟ من أعلم منا؟“ ثم التفت إلى أصحابه فقال: هل ترون في أولئك من خير؟ قالوا: لا! قال: أولئك منكم وأولئك من هذه الأمة أولئك وقود النار.“  
(كتاب الرقاائق ابن مبارك ص: ۱۵۲)

ترجمہ: .....”حضرت عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: یہ دین یہاں تک پھیلے گا کہ سمندر پار تک پہنچ جائے گا، اور جہاد فی سبیل اللہ کے لئے بحراً بَرَ میں گھوڑے دوڑائے جائیں گے، اس کے بعد ایسے گروہ آئیں

گے جو قرآن مجید پڑھ لینے کے بعد کہیں گے: ”ہم نے قرآن تو پڑھ لیا، اب ہم سے بڑا قاری کون ہے؟ ہم سے بڑھ کر عالم کون ہے؟“ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرامؐ کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا: تمہارا کیا خیال ہے کہ ان میں ذرہ بھی خیر ہوگی؟ صحابہ کرامؐ نے عرض کیا: نہیں! پھر فرمایا: مگر ایسے لوگ بھی تم مسلمانوں ہی میں شمار ہوں گے، ایسے لوگ بھی اس امت میں ہوں گے، یہ لوگ (دوزخ کی) آگ کا ایندھن ہوں گے۔“

ب: .....”عن ابی هریرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلی الله علیہ وسلم: يكُونُ فِي أَخْرِ الزَّمَانِ دُجَالُونَ كَذَابُونَ يَأْتُونَكُمْ مِنَ الْأَهَادِيثِ مَا لَمْ تَسْمَعُوا إِنَّمَا وَلَا آبَانَكُمْ، فَايَاكُمْ وَايَاهُمْ! لَا يَضْلُّنَكُمْ وَلَا يَفْتَنُنَكُمْ.“  
 (صحیح مسلم ج: ۱۰ ص: ۱۰)

ترجمہ: .....”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ: آخری زمانہ میں بہت جھوٹے مکار لوگ ہوں گے، جو تمہارے سامنے (اسلام کے نام سے نئے نئے نظریات اور) نئی نئی باتیں کریں گے جو نہ کبھی تم نے سنی ہوں گی اور نہ تمہارے باپ دادا نے، ان سے بچتا! کہیں وہ تمہیں گمراہ نہ کر دیں اور فتنہ میں نہ ڈال دیں!“

ج: .....”عن ابن مسعود رضى الله عنه قال: عليكم بالعلم قبل ان يقبض! وقبضه ان يذهب باصحابه، عليكم بالعلم! فان احدكم لا يدرى متى يفتقر الى ما عنده، انكم ستجدون اقواماً يزعمون انهم يدعونكم الى كتاب الله وقد نبذوه وراء ظهورهم، فعليكم بالعلم! واياكم التبدع! واياكم والتعمق! عليكم بالعتيق.“  
 (سنن داری ج: ۱ ص: ۵۰)

ترجمہ:..... ”حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ علم آئندہ جانے سے پہلے علم حاصل کرو! علم کا آئندہ جانا یہ ہے کہ اہل علم رخصت ہو جائیں، خوب مضبوطی سے علم حاصل کرو، تمہیں کیا خبر کہ کب اس کی ضرورت پیش آئے، اور علم سے فائدہ اٹھانا پڑے، عقیریب تم ایسے لوگوں کو پاؤ گے جن کا دعویٰ یہ ہوگا کہ وہ تمہیں قرآنی دعوت دیتے ہیں، حالانکہ کتاب اللہ کو انہوں نے پس پشت ڈال دیا ہوگا، اس لئے علم پر مضبوطی سے قائم رہو، نبی آپؐ، بے سود موشگانی اور لایعنی غور و خوض سے بچو (سلف صالحین کے) پرانے راستے پر قائم رہو۔“

بلاشبہ آخر پختہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرات صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے آج سے چودہ سو سال پیشتر جن خطرات کی نشاندہی فرمائی تھی، آج وہ ایک ایک کو کے ہماری آنکھوں کے سامنے آرہے ہیں، اوزوین کے نام پر بے دینی، قرآن و سنت کے نام پر دین سے انحراف، اور ”سلفیت“ کے نام پر اسلام اسلاف سے بغاوت کا درس دیا جا رہا ہے۔ اسلاف امت اور خیر القرون کے اکابر کی تجھیل و تحقیق کو تحقیق و تدقیق کا خوشنما عنوان دیا جا رہا ہے۔ یوں آفتابِ نبوت سے دوز اور سیدھے سادے مسلمانوں کو خود رائی و خود روی کے زہر آلوانگشن لگا لگا کر ان کے ایمان و عقیدہ کو موت کے گھاث اتارا جا رہا ہے۔

اکابر فرماتے ہیں۔ اور تجربہ بھی یہی ہے۔ کہ اسلام دُمُن قوتوں کا سب سے پہلا اور کاری وار یہ ہوتا ہے کہ مسلمانوں کو اپنے اسلاف، اکابر اور اہل تحقیق سے بدظن کر دیا جائے، نعوذ باللہ! ان اکابر کو مسلمانوں کے نزدیک جھوٹا، مکار اور جاہل باور کرایا جائے، اور یہ کہا جائے کہ دین سمجھنے کے لئے تمہیں کسی کی تقلید کے بجائے براہ راست قرآن و سنت سے اخذ و استفادہ کرنا چاہئے۔

بظاہر یہ بہت ہی خوش کن عنوان ہے کیونکہ اس میں براہ راست کتاب و سنت سے استفادہ کی تلقین ہے، مگر بغور دیکھا جائے تو اس میں یہ دجل و تلبیس مضمر و پوشیدہ ہے کہ جب کوئی شخص اپنے اکابر و اسلاف اور ائمہ تحقیق و اجتہاد سے بدظن ہو جائے گا تو اسے اپنے

دائم تزویر میں چھانٹا آسان ہو جائے گا، اس لئے کہ وہ بد قسمت خود تو اتنی استعداد نہیں رکھتا کہ براو راست قرآن و حدیث سے اخذ و استفادہ کر سکے، کیونکہ اگر اس میں کوئی استعداد و صلاحیت اور حق و باطل میں امتیاز کا ملکہ ہوتا تو ہوس پرستوں کے انگو کا فیکار ہی کیوں ہوتا؟ لہذا مجبوراً وہ انہی انگو پرستوں کی طرف رجوع کرے گا، یوں وہ اپنی مرضی سے اس کو گمراہ کریں گے، جس کو دین بتائیں گے اسے وہ دین سمجھے گا، اور جس کو بے دین کہیں گے، اسے وہ بے دینی باور کرے گا۔ یہ معلوم کرنے اور پرکھنے کے لئے کہ اس کو جو کچھ بتالیا گیا ہے، حقیقت سے کتنا میل کھاتا ہے؟ اس میں کتنا سچ اور کتنا جھوٹ ہے؟ اس کے پاس کوئی معیار نہیں ہوگا، کیونکہ اسے پہلے ہی ایسے تمام حضرات سے بدن کیا جا چکا ہے، جو حقیقت حال کی نقاب کشائی کی استعداد و صلاحیت رکھتے تھے۔ یوں وہ کوہو کے نیل کی طرح اپنے اسی "حسن" کی جاہلناہ تحقیقات کے گرد چکر لگاتا رہے گا، اور اکابر علمائے امت، ارباب علم و تحقیق، ائمہ اجتہاد اور خیر القرون کے ارباب فضل و تقویٰ کی مبارک و مامور تقلید کی بجائے ان نام نہاد محققین کی "شاہکار تحقیقات" کے لئے ودق صحرا میں ایزیاں رگڑتے رگڑتے دن ہو جائے گا، (عَوْنَا اللَّهُمَّ سُرْ، الْفَرْجُ!

یہ ہے وہ فتنہ جس کی نشاندہی آتائے دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے فرمائی، اور جس سے بچنے کی تلقین فرمائی۔

کس قدر بد نصیبی اور کس قدر دنائت و سفاہت ہے کہ امت کو ائمہ اجتہاد: امام الائمه امام ابوحنیفہ، امام دارالجہرہ امام مالک، امام شافعی اور امام احمد بن حنبل قدس اللہ اسرارہم کی تقلید سے تو روکا جائے، نعموز باللہ! اسے شرک قرار دیا جائے، اور اسے مشرکین مکہ کے قول: "ما وجدنا علیہ آبائنا" کے ہم سنگ قرار دیا جائے، لیکن اس کے بالمقابل پورہویں صدی کے نام نہاد محققین۔ جن کی الا ما شاء اللہ، خیر سے شکل و شباہت اور قول و فعل بھی اسوہ حنفے سے میل نہیں کھاتا۔ کی انہی تقلید کا پڑان کے گلے میں ڈالا جائے اور اسے "سلفیت" کا نام دیا جائے۔ حیف ہے اس عقل و دانش پر! اور ٹھف ہے اس سفاہت و دنائت پر! اسی طرح شاباش ہے ان "عقل مندوں" کی "عقل" کو! جو دو اور دو چار کے اس

عام فہم کلیہ کو سمجھنے کی استعداد و صلاحیت تو نہیں رکھتے مگر چشم بددور! زبان طعن کھولتے ہیں ارباب اجتہاد و حضرات ائمہ اربعہ اور ان کے اصحاب علم و فضل مقلدین پر۔

کیا کوئی ان نام نہاد اہل حدیثوں اور سلفیوں سے پوچھ سکتا ہے کہ ان کے عوام و خواص چشم بددور! حضرات صحابہ کرام سے زیادہ علم و فضل رکھتے ہیں کہ ان کے لئے تقلید حرام ہو گئی ہے؟ کیا خیر سے تمام "اہل حدیث" درجہ اجتہاد پر فائز ہیں؟ کیا وہ سارے کے سارے ہر ہر مسئلہ کے دلائل و برائیں، ناج و منسوخ، مقدم و مؤخر کو جانتے ہیں؟ کیا وہ اس معاملہ میں اپنے تمام مسائل خود مرتبط کرتے ہیں اور ان کے ہاں کوئی کسی سے مسئلہ معلوم نہیں کیا کرتا؟ کیا ان کے ہر ہر فرد کو معلوم ہے کہ کون سی حدیث خبر متواتر ہے؟ کون سی مشہور؟ کون سی خبر واحد؟ کون سی صحیح؟ کون سی ضعیف و سقیم ہے؟ اور کس آیت و حدیث سے کون ساحکم مانو ہے؟

اسی طرح کیا ان سے یہ بھی پوچھا جاسکتا ہے کہ شرائط حدیث، ان کی صحت و سقم کے اسباب و وجہ کے بارہ میں ان کے علمی کے ذرائع کیا ہیں؟ کیا وہ آخرین صلحی اللہ علیہ وسلم کے زمان میں موجود تھے؟ کیا قرآن و سنت میں ان معیارات کے بارہ میں کوئی تصریح موجود ہے؟ اگر نہیں تو کیا مذکورہ اصطلاحات اور راویان حدیث کے بارہ میں قائم کردہ معیارات کے بارہ میں انہوں نے ارباب فن کی تقلید نہیں کی؟ کیا انہوں نے لغت عربی میں ارباب لغت کی تقلید نہیں کی؟ کیا انہوں نے اپنے اساتذہ کی معلومات کو سچا جان کر ان کی تقلید نہیں کی؟ اگر جواب اثبات میں ہے تو بتلایا جائے کہ تقلید اور کس چیز کا نام ہے...؟

ہمارے خیال میں ان دانشوروں کو اگرچہ اپنی "دانست" پر ناز ہے، مگر افسوس کہ ان کو تقلید کا معنی سمجھنے میں دھوکا لگا ہے، کیونکہ تقلید کا معنی ہے:

"کسی کا قول محض اس حسن ظن پر مان لینا کہ یہ دلیل کے

موافق بتلائے گا، اور اس دلیل کی تحقیق نہ کرنا۔" (الاقتصاد ص: ۵)

ہمارے خیال میں، بلکہ مذکورہ بالا گزارشات کی روشنی میں وہ بیچارے اس کے تو قالی ہی ہیں اور وہ اس کو شرک بھی نہیں سمجھتے، ورنہ پھر ہر وہ غیر مقلد مشرک قرار پائے گا جو

وینی معاملات میں بغیر مطالبه ویل کے کسی پر اعتماد کرتا ہو، اور وہ عملاً ہورہا ہے۔ لہذا ارباب علم و فضل کا فرض بنتا ہے کہ ان کی اس غلط فہمی کو دور کیا جائے۔

اللہ جزاً نے خیر دے ہمارے مخدوم جناب مولانا کمال الدین صاحب فاضل جامعہ علوم اسلامیہ و استاذ جامعہ اسلامیہ کائفشن کراچی کو، جنہوں نے اس خیرخواہی کا بیڑا آٹھایا ہے۔ پیش نظر بال میں انہوں نے غلط فہمی کا شکار غیر مقلدین اور ان کے پروپیگنڈا سے متاثر افراد کی تشنی و تلی کا سامان کرتے ہوئے ایسے سائل سے بحث کی ہے جن میں عام طور پر اسلاف بیزار اور غیر مقلدیت کے مreibض الجھتے اور الجھاتے ہیں۔

اگر بار خاطر نہ ہو تو عرض کروں کہ: ہمارے اساتذہ فرماتے تھے کہ سورہ فاتحہ میں اصلًا دو ہی مضامین مذکور ہیں، مگر افسوس کہ غیر مقلدین کو دونوں ہی سے اختلاف ہے۔ چنانچہ سورہ فاتحہ میں ایک مضمون دعا کا ہے، مگر غیر مقلدین دعا سے خالف ہیں، اسی طرح دوسرے مضمون تقلید کا ہے جس کو: "اہدنا الصراط المستقیم۔ صراط الذين انعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضاللین" میں بیان فرمایا گیا ہے، لیکن شویں تقسم! کہ وہ اس سے بھی خفا ہیں۔ قرآن تو کہتا ہے کہ انبیاء، صدیقین، شہداء، صالحین اور جوان کے طریق پر ہوں ان کی راہ پر چلو، اور اس راہ پر چلنے کی مجھ سے دعا مانگو، مگر ان کی اُپیچ ہے کہ: "نہیں یہ تو تقلید ہے اور ہم تقلید کو حرام جانتے ہیں!" اب دیکھئے ائمہ اربعہ کی تقلید کا انکار کرنے والے قرآن کریم کا کیونکر انکار کر سکیں گے...؟

اس کتاب کے آخر میں قیاس کے جھت شرعیہ ہونے پر بھی مدل بحث کی گئی ہے اور بتایا گیا ہے کہ قیاس بھی جھت شرعی ہے۔ اللہ تعالیٰ اس کتاب کو مصنف و ناشر کی نجات آئیت اور قارئین کی ہدایت و راہنمائی کا ذریعہ بنائے، آمین!

وصلى اللہ تعالیٰ علیٰ ہبیر حلفہ مجہر و لہ راصحابہ (جمعین)

خاکپائے حضرت لدھیانوی شہید

سعید احمد جلال پوری

## فہرست مضمون

| صفحہ نمبر | مضمون                                             |
|-----------|---------------------------------------------------|
| ۵         | دیباچہ کتاب.....                                  |
| ۱۳        | فقہ کی اہمیت اور فقہاء کا مقام.....               |
| ۱۶        | حافظ اور ذکاوت میں فرق اور اللہ کا نظام حکمت..... |
| ۲۲        | فقہ کیا ہے؟ اور فقہاء کون ہیں؟.....               |
| ۲۵        | جیتِ قیاس پر قرآن و حدیث اور اجماع سے دلائل.....  |
| ۲۵        | آیات مبارکہ.....                                  |
| ۲۵        | پہلی دلیل.....                                    |
| ۲۷        | دوسری دلیل.....                                   |
| ۲۸        | تیسرا دلیل.....                                   |
| ۲۹        | چوتھی دلیل.....                                   |
| ۳۲        | پانچویں دلیل.....                                 |
| ۳۵        | چھٹی دلیل.....                                    |
| ۳۶        | ارشاداتِ نبویہ.....                               |
| ۳۶        | پہلی دلیل.....                                    |
| ۳۷        | دوسری دلیل.....                                   |
| ۳۹        | تیسرا دلیل.....                                   |
| ۴۰        | چوتھی دلیل.....                                   |
| ۴۱        | اجماع سے قیاس و استنباط کا ثبوت.....              |

| مضمون                                                                       | صفحہ نمبر |
|-----------------------------------------------------------------------------|-----------|
| اجماع کی مخالفت جائز نہیں.....                                              | ۳۲        |
| فقداب فقط چاروں مذاہب تک محدود ہے.....                                      | ۳۵        |
| انہ اربعہ میں سب سے زیادہ پیر و کار امام ابوحنیفہ، پھر امام شافعی کے ہیں .. | ۳۶        |
| غیر مقلدین کی کتابیں پڑھنے والا وقت ضائع کرتا ہے.....                       | ۳۸        |
| کیا فقہاء قصور وار ہیں؟.....                                                | ۳۹        |
| مکرین فقد کی مثال.....                                                      | ۵۳        |
| قیاس کلیات اور جزئیات کو ملانے کا واسطہ ہے، اضافہ نہیں.....                 | ۵۵        |
| فقہاء میں اختلاف کے اسباب.....                                              | ۵۷        |
| تقلید کی تعریف اور حکم.....                                                 | ۶۲        |
| نقشہ، تقسیم.....                                                            | ۶۳        |
| الحاک و تنظیر.....                                                          | ۶۸        |
| تقلید شخصی.....                                                             | ۶۸        |
| حق پرستی یا مفاد پرستی.....                                                 | ۷۹        |

## دیباچہ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
 الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعٰالَمِينَ وَالصَّلٰوةُ وَالسَّلَامُ عَلٰى سَيِّدِ النَّبِيِّنَ  
 وَعَلٰى أَلٰهٖ دِرْجَاتٍ وَلَا يَنْاهٰءُ اللّٰهُ عَنِ الدِّرَبِ، إِنَّا بَعْرًا

آج کل جہل کا دور دورہ ہے، اور شبہات کا ایک طوفان برپا ہوا ہے، مگر ان کے حل میں بوجوہ چیزیں آرہی ہیں، جس کی بڑی وجہ ایک یہ ہے کہ ایمان میں کمزوری اور ضعف کی بناء پر مقاصد پر نظر کم رہتی ہے، ہمتیں پست ہو چکی ہیں اور دین کی اہمیت کم ہوئی ہے، اسی بناء پر ثالث مثول سے کام لیا جاتا ہے۔ چنانچہ اس کا مشاہدہ پڑھ لکھے طبقہ میں بآسانی کیا جاسکتا ہے کہ ان کا ارادہ جب عمل کرنے کا نہیں ہوتا ہے تو اشکالات کا سہارا لے کر جان چھڑایتے ہیں، بلکہ ایسے لوگوں کے دلوں میں اعتراضات آنا ایک لازمی امر ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلاف سے اس قسم کے شبہات بہت کم مردی ہیں، اور جو منقول ہیں وہ بہت اقل قلیل ہیں، ان کی کتب کا مطالعہ کریں تو ان میں فان قل قلنا بہت کم ملے گا، تھوڑی سی تقریریں کے پختہ عقیدہ اور عمل دائم کی بنیاد بننے کے لئے کافی ہو جاتی۔ آج کے دور میں ایسا نہیں ہوتا ہے، اس سلسلہ میں

حضرت خانوی صاحب نور اللہ مرقدہ نے ارشاد فرمایا کہ:

”میرا تجربہ ہے کہ جن لوگوں کے پیش نظر کوئی مقصد ہوتا ہے اور وہ اس کے

کام کرنا چاہتے ہیں، ان کوشہات بہت کم پیش آتے ہیں، اور ذرا سے اشارہ میں رفع ہو جاتے ہیں، سوالات اور شہادت کی بھرمار صرف وہ لوگ کیا کرتے ہیں جن کو کام کرنا نہیں ہوتا۔

یہاں سے دہلی جانے والے کو جب کہیں راستے میں شبہ ہو جائے تو کسی سے راستے پوچھتا ہے، تو بقدر ضرورت معلوم ہو جانے پر چنان شروع کر دیتا ہے، بہت زیادہ تدقیقات میں نہیں پڑتا، نہ زیادہ قیل و قال کرتا ہے۔ اسی طرح کسی بھوکے آدمی کو کھانا دیا جائے تو وہ بہت سوالات و تدقیقات میں نہیں پڑتا کہ گندم کہاں کا ہے؟ چاول کہاں سے آیا ہے؟ آٹا کہاں پیسا گیا ہے؟ وہ اپنے کام سے کام رکھتا ہے کہ کھانا بھوک کو رفع کرنے کے لئے اللہ نے دیا ہے، اس سے فائدہ اٹھایا جائے۔

حضرات صحابہ کرام کا دین کے معاملات میں یہی رنگ تھا کہ کام کی ذہن لگی ہوئی تھی، گوش بے آواز رہتے کہ جب کسی کام کا حکم ہو فوراً اس طرف چل دیں۔ اول تو دین کے معاملات میں ان کوشہات و سوالات پیدا ہی نہیں ہوتے تھے اور جو ہوتے تو اولیٰ اشارہ اور مختصر تقریر سے کافور ہو جاتے تھے، اور کیوں نہ ہو کہ پچی اور صحیح بات کا یہی طبعی اثر ہے، حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

”الصدق طمانیة والکذب ريبة.“

یعنی پچی بات اطمینان قلب کا سبب بنتی ہے اور جھوٹ

ٹک و شبہ کا۔

ایک طرف بات سیدھی پچی، دوسری طرف قبول اور اطاعت کا جذبہ توں۔  
اس لئے شہادت کی کوئی عمر ہی نہ ہوتی تھی۔

حضرت صدیق اکبر اور فاروق اعظم رضی اللہ عنہما کے درمیان ایک معاملہ میں اختلاف رائے پیش آیا۔ صدیق اکبر نے دو مرتبہ فرمایا: ”والله هو خير و الله هو خير“ یعنی خدا کی قسم خیر اسی میں ہے، فاروق اعظم فرماتے ہیں کہ ان کے کلمات سے

مجھے بھی اس معاملہ میں شریح صدر ہو گیا جس میں حضرت صدیقؓ کا شریح صدر پہلے ہو چکا تھا اور اختلاف رائے ختم ہو گیا۔

یہ ظاہر ہے کہ ”والله ہو خیر!“ نہ کوئی معاملے اور مسئلے کی دلیل ہے، نہ کسی بحث کا جواب، مگر طالب حق کے لئے غور و فکر کی دعوت ہے، وہ ہی اس جگہ کافی ہو گئی۔ باپ بیٹے کو نصیحت کرتا ہے، عادۃ وہ دلائل بیان نہیں کرتا، بلی تقریر نہیں کرتا، بیٹے کی مصلحت کو مختصر لفظوں میں بتلاتا ہے، وہی کافی ہو جاتی ہے۔ قرآن کریم کے ارشادات عموماً اسی رنگ کے ہوتے ہیں۔” (مالک حکیم الامم ص: ۱۲۸، ۱۲۹)

دوسری وجہ آپس کی ضد اضدی ہے، جس کا مطلب مدقابل کو ہراانا اور اپنی بات کو بہر حال ثابت کرنا ہوتا ہے، خواہ وہ حق ہو یا نہ ہو، اس پر کوئی خاطرخواہ نتیجہ مرتب ہوتا ہو یا نہ ہو، یہ ایسی چیز ہے جس سے حق کو ظاہر اور طاقتوں نہیں بنایا جاسکتا، بلکہ لوگوں پر حق کو مشتبہ کر دیا جانا ہے، جس سے لزوماً گمراہی پیدا ہوتی ہے، اس حدیث میں اس کی تصریح فرمائی گئی ہے:

”عن ابی امامۃ رضی اللہ عنہ قال: قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم: ما ضل قوم بعد هدی کانوا علیہ الا اتوا الجدل. ثم قرأ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم هذه الآية: ما ضربوه لك الا جدلاً بل هم قوم خصمون. رواه احمد والترمذی وابن ماجة.“  
(مشکوٰۃ ص: ۳۱)

ترجمہ: ..... ”حضرت ابو امامہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ: ہدایت پانے اور ہدایت پر قائم رہنے کے بعد کوئی قوم گمراہ نہیں ہوئی مگر اس وقت جبکہ اس میں جھگڑا پیدا ہوا۔ پھر آنحضرت صلی اللہ علیہ

وَلِمَنْ يَرَى آيَتٍ پُطُوشِي: وَهُوَ تَهَارَ لَئِنْ مَثَالٍ بَيَانٌ نَّهِيْسُ كَرْتَة  
مَگر جَھَنَّمَ نَّكَرَ لَئِنْ، بَلْكَهُ وَهُوَ جَھَنَّمَ الْوَقْمَ هِيْنَ۔“

اس حدیث میں جہاں ایک طرف آپ کے عناوہ کو بنیاد صلالت سُبْحَرَا یا گیا ہے، وہیں اس میں دوسری طرف اس کی طرف اشارہ ہے کہ جب شرعی مسائل میں جاہل لوگ اور ہر کس و ناکس اپنی عقل کے تیر چلانے لگتے ہیں تو گراہی جنم لیتی ہے، کیونکہ ہر امت کے شروع میں راخِ العلم لوگ ہوتے ہیں، پھر آگے چل کر بتدریج سلطھی لوگ علم کے وارث بنتے ہیں، جیسے کہ مشاہدہ سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ متفقین اور متأخرین کے اختلافات میں بڑا نمایاں فرق ہوتا ہے، سابق الذکر علماء کا اختلاف تلاشِ حق کے لئے ہوتا ہے، اپنی ذاتی غرض کے لئے نہیں، جبکہ مؤخر الذکر لوگوں کے درمیان اختلاف کی نوعیت جھنڈے کی ہوتی ہے، یہ رنگ مذاہب و مناظروں کی زنجیروں کی لڑیوں میں یا سائنسی مشاہدہ کیا جاسکتا ہے کہ اگر اسلاف کو مناظرہ میں خصم کی بات مضبوط محسوس ہوتی تو فوراً اپنی رائے سے رجوع فرماتے۔ ائمہ اربعہ اور ان کے شاگردوں و صحابہ کرامؐ کی رجوعات کی بے شمار روایات ہیں، جبکہ عصر حاضر میں مناظر حضرات اپنے مقابل سے بحث کرنے سے پہلے ہی اپنی جیت کے اشتہارات تیار کر کے رکھ لیتے ہیں۔ اس لئے حضرت تھانوی صاحب نور اللہ مرقدہ نے ارشاد فرمایا ہے کہ:

”آج کل مجھے مناظروں سے نفرت ہے اور طالب علمی کے زمانہ میں بہت مناظرے کرتا تھا، سبب یہ ہے کہ آج کل مناظروں میں تحقیقِ حق تو مقصود رہا ہی نہیں، صرف بات کی پیچ کرنے پر آدمی مجبور ہوتا ہے، اس سے مجھے نفرت ہے۔“

( مجلسِ تحریم الامت ص: ۲۷۹)

الحمد للہ! رقم کا مزاج بھی کچھ اس طرح ہے، وجہ مذکور کے علاوہ جو چیز اور خرابی مجھے مناظروں میں نظر آئی ہے وہ بے اعتدالی ہے کہ مناظر آدمی عموماً حدی اعتدال

پر قائم نہیں رہ سکتا ہے۔ غیر مقلدین کے عام شہبے اسی قسم میں داخل ہیں، ان میں آثریت خصوصاً جاہل طبقہ طلب حق کے لئے اعتراضات نہیں اٹھاتے ہیں، اور نہ ہی تسلی بخش جواب ملتے پر ان کا مقصد عمل کرنا ہوتا ہے، بلکہ محض اسکاتِ خصم اور شرمندہ کرنا ان کا بڑا مشغله ہوتا ہے، ورنہ دائری کی متفقہ سنت بلکہ سنن انبیاء علیہم السلام کا اہم عضر کو نظر انداز کرنا، بغیر توپی کے تماز پڑھنا جبکہ اس کا کوئی ثبوت نہیں، غیر اسلامی لباس پہنانا اور اس پر فخر کرنا، انگریزی بال رکھنے کے باوجود نماز میں رفع یہ دین پر اس طرح زور دینا جیسا کہ اس کے بغیر ایمان کامل ہوتا ہی نہیں ہے، حالانکہ ان کے پیشووا ابن حزم نے تصریح کی ہے کہ رفع یہ دین اور ترکِ رفع دونوں سنت ہیں (کما فی المحلی ج: ۲، ۳ ص: ۲۳۵ مطبع دارالآفاق الجدیدۃ بیروت):

”فَإِنْ رَفَعْنَا صَلِيْنَا كَمَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَصْلِيْنِي، وَإِنْ لَمْ رَفَعْ فَقَدْ صَلِيْنَا كَمَا كَانَ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَصْلِيْنِي۔“

ترجمہ:.....”اگر ہم نے ہاتھ اٹھائے تو ہم نے اسی طرح نماز پڑھ لی جس طرح حضور صلی اللہ علیہ وسلم پڑھتے تھے اور اگر ہم نے ہاتھ نہیں اٹھائے تو بھی ہم نے ایسی ہی نماز پڑھ لی جیسے آپ علیہ السلام پڑھتے تھے۔“

تفصیل میری دوسری کتاب ”تشریحات ترمذی“ (جلد دوم) میں دیکھی جاسکتی ہے۔

اسی طرح قیام کی حالت میں کہنوں کو پکڑنا یا اس سے بھی اوپر ہاتھ رکھنا جبکہ اس کا کسی بھی حدیث میں ثبوت نہیں، یہ کس قسم کا عمل ہے؟ اور کیسی طلب حق ہے؟ مزید ستم یہ کہ ایسا نہ کرنے والوں پر لعن طعن کرنا، جدالی ناحق نہیں تو کیا ہے...؟ تیسری وجہ ذوقِ سلیم اور اسلاف کے درست ذوق سے بے راہ روی اور

بے خبری ہے کہ ان میں اس قسم کے اختلافات کے باوجود ہم آہنگی اور اخوتِ اسلامی رہتی تھی، ان کے درمیان بعد اور دوری حسب اختلاف رہتی تھی، اگر اختلاف کی نوعیت سنگین ہوتی، مثلاً عقائد کے مسائل میں، تو اس کا تعلقات پر اثر بھی پڑتا تھا، مگر آداب اور احتجادی مسائل میں ان کا اختلاف جدال کی حد تک کبھی نہ پہنچتا، ایک ہی مسجد میں کوئی شخص رفع یہ دین کر رہا ہوتا اور کوئی عدم رفع پر عمل کرتا، کوئی تطہیق کرتا اور کوئی عدم تطہیق وغیرہ وغیرہ۔

چنانچہ امام عبد اللہ بن مسلم بن قتيبة فرماتے ہیں:

”وبنحو هذا السبب أثبت أبي بن كعب في  
مصحفه، افتتاح دعاء القنوت وجعله سورتين لأنه كان  
يرى رسول الله صلى الله عليه وسلم يدعوا بهما في  
الصلوة دعاء دائمًا فظن أنه من القرآن.

واما التطبيق فليس من فرض الصلوة وإنما  
الفرض الركوع والسجود لقول الله عز وجل: ”اركعوا  
واسجدوا.“ (الحج). فمن طبق فقد رکع، ومن وضع  
يديه على ركبتيه فقد رکع، وإنما وضع اليدين على  
الركبتين أو التطبيق من آداب الركوع. وقد كان  
الاختلاف في آداب الصلوة، فكان منهم من يقعى،  
ومنهم من يفترش، ومنهم من يتورك، وكل ذالك لا  
يفسد الصلوة وإن كان مختلفاً.“

(تاویل مختلف الحدیث ص: ۳۶، مطبوعہ دار الفکر)

ترجمہ: .....”یعنی اس وجہ مذکور کی بناء پر حضرت ابی بن  
کعب رضی اللہ عنہ نے اپنے مصحف کے شروع میں دعائے قنوت

لکھ کر اس کی دوسرتیں بنائی ہیں، کیونکہ انہوں نے حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو ہمیشہ کے لئے اسے نماز میں پڑھتے ہوئے دیکھا اور سنا تھا، جس سے وہ یہ سمجھے کہ یہ بھی دیگر سورتوں کی طرح قرآن کا حصہ ہے۔

ربی تطبيق (دونوں ہاتھ جوڑ کر گھٹنوں کے درمیان حالتِ رکوع میں رکھنا) تو وہ فرائض نماز میں نہیں۔ فرض تو فقط رکوع وجود ہے کیونکہ اللہ عزوجل نے فرمایا: ”رکوع اور سجده کر لیا کرو۔“ تو جس نے تطبيق کی، اس نے رکوع کر لیا (اور جس نے گھٹنوں پر ہاتھ درکھ لئے تو اس نے بھی رکوع کر لیا) بلاشبہ یہ دونوں رکوع کے آداب میں سے ہیں، اور آدابِ نماز میں تو اختلاف تھا ہی، پس ان میں بعض اقعاء کرتے تھے (دونوں سجدوں کے درمیان ایڑیوں کے میان میٹھنا)، اور بعض افتراش (جیسے خنفی مردقude میں بیٹھتے ہیں) اور بعض تو رک کرتے تھے (جیسے خنفی عورتیں بیٹھتی ہیں)، ان میں سے کوئی چیز مفسدِ صلوٰۃ نہیں گو کہ اختلافی ہیں۔“

بلکہ یہ پوری کتاب اسی موضوع پر ہے کہ بظاہر بہت سی احادیث و اعمال متعارض لگتے ہیں اور ان سے شبہاتِ جنم لیتے ہیں مگر درحقیقت وہاں کوئی تضاد نہیں ہوتا ہے۔

و یہ بھی ادنیٰ تامل سے یہ بات بآسانی سمجھ میں آ جاتی ہے کہ حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے مختلف موقعوں پر الگ الگ ارشادات فرمائے ہیں، جیسا کہ آگے چل کر انشاء اللہ اس پر اجمالاً بحث ہوگی، لہذا جہاں کسی صحابی نے یا کسی امام نے ایک قول کو ترجیح دی ہو تو دوسرے کو غلط گرداناً الناصف کی بات نہیں، کما مستبین!

مگر جب سے پریس کی آزادی اور اشاعت کی سہولیات عام و آسان ہو گئی ہیں، اس سے یہ خرابی پیدا ہوئی ہے کہ ہر کس دنکس مفتی بن گیا ہے، پھر غیر ذمہ دار علماء نے یا شہرت اور حب جاہ کے نشے میں وہت و اقتضی نے وہ مسائل بھی عوام کے سامنے پیش کر دیئے، بلکہ عوام سے ان پر فیصلہ طلب کیا، جن کے ابجد سے بھی عوام واقفیت نہیں رکھتے ہیں، جس کا لازمی نتیجہ یہ تکالا کہ مکروہ و حرام اور مباح و مندوب اور فرض کے درمیان فرق نہ کر سکنے والے بھی بخاری و مسلم کے حوالے دینے لگے اور امت کو اس پر فتن دوڑ میں ایسے مسائل میں الجھایا کہ ضروریاتِ دین سے ان کی توجہ کم رہت گئی۔

اگر کوئی شخص بینک میں ملازمت کرتا ہو، پینٹ شرٹ پہنتا ہو اور حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی مبارک سنت دن میں دو دفعہ چہرے سے اتارتا ہو یا اسے نفرت کی نگاہ سے دیکھتا ہو، وہ تو ان کا ساتھی ہو سکتا ہے، مگر جو رفع یہ دین نہ کرے یا حالتِ قیام میں کندھوں تک ہاتھ باندھ کر کھڑا نہ ہوتا ہو، گو کہ وہ باقی سنتوں، وضع قطع میں سنت کے موافق ہو، ان کا دوست نہیں ہو سکتا ہے۔ اگر یہ لوگ الہام فلام ہم کے اصول کے پیش نظر تعلیم کا طریقہ اختیار کریں تو اس سے ان کو بھی فائدہ ہو گا اور امت کو بھی، اس کے بر عکس وہ لوگ جو خود کو فقہ حنفی کی طرف منسوب کرتے اور ان مسائل میں غلوکرتے ہیں، ان کو بھی انصاف کا دامن نہیں چھوڑنا چاہئے۔ اگر کوئی شخص رفع یہ دین کرتا ہے تو ایک سنت عمل سے گزر رہا ہے، گو کہ ہمارے نزدیک وہ سنت متذوک یا مرجوح ہے، مگر اس کو جھلکے کی بنیاد نہیں بنانا چاہئے۔ چنانچہ حضرت شیخ البند رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

”تعجب ہے کہ بعض اس زمانہ کے مولوی جماعتِ ثانیہ نے بے طرح زور لگا رہے ہیں، خدا جانے ان کی عقل کہاں گئی؟ نہ زمانہ کے حال سے واقف ہیں، نہ جماعتِ ثانیہ کے مآل اور برے اثر پر نظر کرتے ہیں، فقہ کی کسی ایک روایت کو ذرا موافق پاک رائے گھڑ مڑھ کر سامنے کر دیتے ہیں، حنفی حنفی کہلاتے ہیں اور امام کی بات

جو بدیکی ہے اس کو نہیں مانتے، حنفی کی خلاصی کے لئے تو یہی کافی ہے کہ ہمارے امام کا یہ مذہب نہیں، لیکن باوجود مر جات مذہب امام اور موئیدات کراہت کے استحباب اور اولویت جماعتِ ثانیہ پر آثر رہے ہیں۔

رفع یہ دین میں تو باوجود احادیث صریحہ کے امام کی آڑ پکڑیں اور کہیں کہ امام کا مذہب نہیں، اور خوب جمیں اور حفیت کا دعویٰ کریں، اگر کوئی غیر مقلد رفع یہ دین کرے تو اخراج من المسجد کا حکم دیں، تاکہ پاس والوں کی نماز خراب نہ ہو، اور یہاں امام کی بات نہ مانیں بلکہ ادھر ادھر کی باتیں بنائیں اور حدیث کا بہانہ لیں، حدیث میں نہ صراحة ہے نہ پوری تائید۔

رفع سبابہ (اشارة) پر تو انگلی اڑاویں، کیونکہ خلاصہ کیدانی میں حرام لکھا ہے، لیکن جماعت کو بار بار کریں کہ سہوات للعوام ہے:  
بیں تفاوت رہ از کجا ست تا کجا!

معلوم ہوا کہ وہاں بھی امام کی وجہ سے نہ جنتے تھے بلکہ ہوائے نفس سے،  
ورنہ یہاں بھی تو وہی امام ہیں! کیوں پورے مقلد نہیں بنتے؟“

(الورد الشذی ص: ۵۲: الجماعة الثانية)

دیکھا آپ نے کہ دونوں طرف افراط و تفریط سے کام لیا جا رہا ہے، جو حق پرستی کی نہیں بلکہ خواہشاتِ نفسانی کی دلیل و نشانی ہے، حق پرست اور مخلص لوگ اصول پر چلتے ہیں، تاہم غیر مقلدین اور مقلدین میں واضح فرق یہ ہے کہ مقلد اگر خود کسی مسئلہ کو نہیں جانتا تو وہ ذی علم شخص اور با اعتماد عالم کے فتویٰ پر چلنا، اپنی کوتاہی علم کی وجہ سے جائز بلکہ ضروری سمجھتا ہے، جبکہ غیر مقلد یہ طے کر چکا ہے کہ وہ کسی کی تقلید نہیں کرے گا، یعنی نفس کے علاوہ کسی کی بات پر باور نہیں کرے گا، چونکہ آج اول تو ہر آدمی کے لئے تمام ذخیرہ احادیث و آیات قرآنیہ کا علم ناممکن ہے، پھر ان کا مطلب سمجھنے کے لئے اور تعارض کے حل اور صحیح و سقیم روایات جانے کے لئے جس ذہانت، علمی

متانت اور محنت کی ضرورت ہے جس سے آدمی خود حکم مستبط کر سکے، محال اور خواب و خیال کے سوا کچھ نہیں۔ ایسے لوگ نہ خود کچھ کر سکتے ہیں اور نہ دوسروں کو کام کرنے دیتے ہیں، اس لئے یہ ایسے ایسے نایاب اشکالات و سوالات اٹھاتے ہیں جن کے دلائل عام طور پر کتب فقہ میں اس لئے نہیں ہوتے ہیں کہ وہ سلف صالحین اور ائمۃ الجیہدین کے مسلمات میں سے ہوتے ہیں، فقهاء نے عام طور پر ایسے مسائل کے دلائل کو اس لئے غیر ضروری سمجھا کہ ان کا کوئی منکر نہ تھا، پھر بھلا ایسے بدیہی مسائل مبرہن کرنا اور دلائل میں لگنا ضیاء وقت کے سوا اور کیا ہو سکتا تھا؟ خاص کروہ مسائل جو آداب کے زمرے میں آتے ہیں۔

### فقہ کی اہمیت اور فقهاء کا مقام:

”عن معاویة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين، وإنما أنا قاسم والله يعطي.“

(بخاری و مسلم، مشکوٰۃ شریف ص: ۳۲، کتاب العلم، الفصل الاول)

ترجمہ: ..... ”حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس شخص کے لئے اللہ تعالیٰ بھلائی کا اراد کرتا ہے، اسے دین کی سمجھ عطا فرمادیتا ہے، اور میں (علم کو) تقسیم کرنے والا ہوں اور اللہ (فہم) عطا کرنے والا ہے۔“

”وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الناس معادن كمعدن الذهب والفضة، خيارهم في الجاهلية خيارهم في الاسلام اذا فقهوا.“  
(مشکوٰۃ ص: ۳۲، بحوالہ مسلم)

ترجمہ:.....” اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: آدمی کان ہیں جس طرح سونے اور چاندی کی کان ہوتی ہے، جو لوگ ایامِ چالیس میں بہتر تھے وہ زمانہ اسلام میں بھی بہتر ہیں اگر وہ صحیح (یعنی فقاہت حسب و نسب پر مقدم ہے)۔“

”وعن ابی سعید الخدری قال: قال رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم: ان الناس لكم تبع وان رجالاً  
یأتونکم من اقطار الارض یتفقهون فی الدین، فادا  
اتوکم فاستوصوا بهم خيراً۔“ (مشکوٰۃ ص: ۳۲)

ترجمہ:.....” اور حضرت ابو سعید الخدری رضی اللہ عنہ راوی ہیں کہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: لوگ تمہارے (یعنی صحابہؓ کے) تابعی ہیں اور بہت سے لوگ علم دین سمجھنے اطرافِ عالم سے تمہارے پاس آئیں گے، لہذا جب وہ تمہارے پاس آئیں تو ان کے ساتھ بھائی کا معاملہ کرنا (یعنی خیرخواہ و مشق بن کر پڑھاؤ)۔“

”وعن ابن مسعود قال: قال رسول اللہ صلی

الله علیہ وسلم: نَصَرَ اللَّهُ عَبْدًا سَمِعَ مَقَالَتِي فَحَفَظَهَا  
وَوَعَاهَا وَادَّاهَا فَرَبُّ حَامِلٍ فَقَهْ غَيْرُ فَقِيهِ، وَرَبُّ حَامِلٍ  
فَقَهْ إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مِنْهُ۔“ (مشکوٰۃ ص: ۳۵)

ترجمہ:.....” اور حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اللہ تعالیٰ اس بندہ کو تازہ رکھے جس نے میری کوئی بات سنی اور اسے یاد

رکھا اور ہمیشہ یاد رکھا اور اس کو جیسا سنا ہو، ہو بہو لوگوں تک پہنچایا، کیونہ بعض حامل فقد (یعنی علم دین کے حامل) فقیہ نہیں ہوتے، اور بعض حامل فقد ان لوگوں تک پہنچادیتے ہیں جو ان (حامیں) سے زیادہ فقیہ (سمحدار) ہوتے ہیں۔“

دیکھئے! اس حدیث میں صاف طور پر بتایا گیا کہ حدیث محفوظ کرنا اور یاد کرنا اور شے ہے، اور اسے سمجھنا اور اس کا مطلب نکالنا الگ کام ہے۔ کبھی ایک آدمی کو حدیث تو معلوم اور یاد ہوتی ہے مگر وہ اس کا صحیح مطلب نہیں جانتا ہے، گوکہ وہ اس کا مدعا ہو، مگر وہ حدیث جب فقیہ کے پاس پہنچتی ہے تو وہ اس کا صحیح مطلب سمجھ لیتا ہے، اور اس سے احکام مستبط کرتا ہے، گویا یہاں دو کام ہیں: ایک الفاظ یاد کرنا اور ان کی حفاظت کرنا، اور دوسرا ان احادیث کی صحیح مراد یہ جاننا۔ اول الذکر محمد شین کا کام ہے، جبکہ دوسرا فقهاء کا وظیفہ ہے۔

### حافظہ اور ذکاوت میں فرق اور اللہ کا نظام حکمت:

دراللہ جل شانہ کا نظام کچھ اس طرح ہے کہ عالم میں حسب ضرورت و مصلحت اشیاء پیدا فرماتا ہے، جب اور جہاں جس چیز کی جتنی ضرورت ہوتی ہے، اسی مقدار میں فیض فرماتا ہے۔ زمانہ آدم علیہ السلام سے لے کر تا حال زندگی کے تمام شعبوں میں اس کا مشاہدہ کیا جاسکتا ہے، جب انسان کم تھے تو زمین کی پیداوار قلیل تھی، مگر جیسے جیسے انسانی آبادی اور ضروریات میں اضافہ ہوتا رہا، اسی تناسب سے زمین پیداوار بڑھتی گئی، ایک زمانہ میں خاندانی منصوبہ بندی والے پریشان تھے کہ اگر ”انسانی پیداوار“ کی یہ شرح برقرار رہی تو ملک ان کی ضروریات کہاں سے پوری کرے گا؟ مگر آج ہر ایک کے علم میں ہے کہ وہی غریب پاکستان جو گندم میں بھی امریکہ کا محتاج رہتا تھا، خود لاکھوں ٹن گندم بیرون ممالک کو برآمد کرتا ہے، بعض لوگوں

کو قربانی کے جانوروں کے کم ہونے کا اندازہ رہتا ہے، مگر مشاہدہ ناطق ہے کہ قربانی کی شرح اضافی کے ساتھ ساتھ یہ شرح بھی بڑھتی رہتی ہے، اسی ضمن میں ابن کثیر رحمہ اللہ نے ایک عجیب بات تحریر فرمائی ہے:

”يذكرا (الله) تعالى نعمه على عبيده التي لا تعد  
ولا تحصى في انزاله القطر من السماء بقدر اي  
بحسب الحاجة لا كثيراً فيفسد الأرض وال عمران، ولا  
قليلًا فلا يكفي الزروع والثمار، بل بقدر الحاجة إليه  
من السقى والشرب والانتفاع به حتى ان الاراضي التي  
تحتاج ماء كثيراً لزراعتها ولا تحتمل دمتها انزال  
المطر عليها يسوق اليها الماء من بلاد اخرى كما في  
ارض مصر، ويقال لها الارض الجُرز يسوق الله اليها  
الماء النيل معه طين احمر يجترفه من بلاد الحبشة في  
زمان امطارها، فيأتي الماء يحمل طيناً احمر فيسوقى  
ارض مصر ويقر الطين على ارضهم ليزرعوا فيه لأن  
ارضهم سباخ يغلب عليها الرمال فسبحان اللطيف  
الخبير الرحيم الغفور.“

(تفییر ابن کثیر ج: ۳ ص: ۳۵۰، قدیمی کتب خانہ)

ترجمہ: ..... ”اللہ تعالیٰ اپنے بندوں پر ان لامتناہی  
نعمتوں کا ذکر فرماتے ہیں، جو بصورت بارش کے قطروں میں اسی  
مقدار میں نازل فرماتے ہیں جس سے حاجت پوری ہو، جونہ تو  
اتنی زیادہ ہوتی ہے کہ زمین اور آبادی کو برپا کر دے اور نہ اتنی کم  
جو کھبیتی اور پھلوں کے لئے ناکافی ہو، بلکہ آب پاشی، پینے اور ویگر

فائدوں کے مطابق ہوتی ہے، حتیٰ کہ جن اراضی کی فصلوں کو پانی کی بہت ضرورت ہوا اور ان کے صحراؤں میں بارش کا اختال نہ ہو تو وہاں کے لئے دوسری جگہوں سے پانی پہنچاتا ہے، جیسے مصر کی زمین، اس کو بخوبی زمین کہتے ہیں، اللہ وہاں دریائے نیل کا پانی پہنچاتا ہے، جس میں سرخ مٹی ہوتی ہے جو بارشوں کے موسم میں جوشہ کی سر زمین سے کرید کر پانی ساتھ لا کر مصر کی زمین میں ملا دیتا ہے، پھر وہ بچپن ان کی زمین (ریت) پر باقی رہتی ہے تاکہ وہ اس سے اپنی شور زمین جس پر ریت و بحری غالب رہتی ہیں، فصلیں آگاہیں۔ پس پاک ہے لطیف الخیر الرحيم الغفور۔“

ای پر قیاس کر کے زمین کے مختلف خطوں، اقلیموں اور ان پر رہنے والے انسانوں میں باہمی واضح تفاوت ہے، حتیٰ کہ اسی حکمت کا تقاضا ہے کہ سارے لوگ ایمان پر جمع نہیں کئے گئے۔ ابو سعید رحمہ اللہ نے اس موقع پر فرمایا ہے: ”ولو لا الحمد لله رب العالمين“ اگر احتمل لوگ نہ ہوتے تو دنیا کا نظام برداہ ہو جاتا۔ کیونکہ اگر سارے مطیع اور زاہد و عابد بن کر مساجد و مدارس میں بیٹھ جاتے تو زراعت، حرف اور صنعت کا کام ٹھپ ہو کر رہ جاتا، اللہ کی حکمت کو دیکھئے! ایک شخص چند پیوں کے لائق میں دن و رات کام کرتا رہتا ہے، مگر اس کو نماز کی فرصت نہیں ملتی اور جب مرتا ہے تو ساری دولت دوسروں کی میراث بن جاتی ہے، حتیٰ کہ یہوی بھی اس کی نہیں رہتی، مگر پھر بھی وہ آخرت سے غافل رہتا ہے، (إعوذ بالله منها!

اطباء کی تصریح کے مطابق خشک مزاج کا انسان تیز حافظے کا مالک ہوتا ہے، جبکہ مرطوب مزاج میں ذکاوت ہوتی ہے، اس لئے اطباء کہتے ہیں کہ حافظہ اور ذکاوت دونوں ایک ہی شخص میں جمع نہیں ہوتے ہیں، کیونکہ ان دونوں کا مدار جن دو چیزوں پر رکھا گیا ہے وہ باہم متفاہ ہیں، پانی کی قلت کی وجہ سے حافظہ اچھا ہوتا ہے۔ اگر غور کیا

جائے تو موارء، انہر، حجاز اور ہندوستان و شام اور عراق کے لوگوں میں بھی فرق نظر آئے گا کہ اول الذکر علاقے خلک ہونے کی وجہ سے حفاظت کے منابع ہیں، جبکہ آخر الذکر اذکیاء کا مولد ہیں، امام اصمی رحمہ اللہ کا حال اس کی واضح مثال ہے، اللہ نے ان کو غصب کا حافظہ دیا تھا، کہا جاتا ہے کہ دو این عرب کے علاوہ ان کو رسول ہزار قصیدے یاد تھے، اگر اس کو مبالغہ پر بھی محول کیا جائے تو بھی مضبوط حافظہ کی بیادی بات بہر حال صحیح ہے۔

ابوالعباس ایک بادشاہ ہے، جو کہ ایک مرتبہ قصیدہ کو سن کر یاد کر لیتا تھا، اس نے اپنے زمانے کے شعراء کو مات کر دیا تھا کہ جو شاعر قصیدہ سنانے کے لئے آتا اس سے یہ شرط کر لیتا تھا کہ تم اس شرط پر انعام کے مستحق ہو گے کہ کسی اور نے اس کو نہ کہا ہو، یہ تو خود ایک مرتبہ سننے سے یاد کر لیتا تھا اور اس کا غلام دو دفعہ سننے سے، اور اس کی باندی تین بار سننے سے یاد کر لیتی تھی۔ تو قصیدہ سن کر بادشاہ انعام دینے سے بچنے کے لئے ان کو شواہد کے طور پر پیش کیا کرتا تھا، مگر اصمی رحمہ اللہ نے آکر اس کو خراب کیا، یہ ایک قصیدہ سنگ مرمر کے پتھر پر لکھ کر لایا جس کو نہایت سخت الفاظ میں یعنی مشکل عبارت میں بنالیا تھا، اصمی یہ قصیدہ لے کر ایک بدوسی اور جنگلی کی شکل میں آیا، اور بادشاہ سے کہا کہ: میں فلاں ملک کا دیہاتی ہوں اور بادشاہ کے لئے مدحیہ قصیدہ لایا ہوں، مگر شرط یہ ہے کہ قصیدہ مدحیہ کو سونے سے تول کر دے گا اور چونکہ ہم بدوسی لوگ ہیں، ہمارے پاس کوئی کاغذ نہیں، اس لئے ایک پتھر پر لکھ کر لایا ہوں، تو ہر شعر پر ان نیوں سے سوال کرتا تھا (کہ پہلے تو نہیں نہیں ہے، غریب المعنی اور غیر مستعمل الفاظ ہونے کی بنا پر بادشاہ یاد کرنے سے قاصر رہتا تو مجبور ہو کر نفی میں جواب دیتا، اس سے پہلے تو ان کی عادت یہ تھی کہ جب بھی کوئی شاعر پڑھتا تو بادشاہ کو یاد ہو جاتا، تو جب شاعر فارغ ہوتا، بادشاہ دعویٰ کرتا کہ یہ تو ہم نے پہلے بھی نہیں ہے اور خود سنادیتا پتھر دو دفعہ سن کر اس کا غلام یاد کر کے سنادیتا، اور پتھر باندی سناتی جس پر شاعر انعام

سے محروم ہو جاتا۔) پالآخر یہ قصیدہ سن کر سونا لے گیا اور بادشاہ کو دینا پڑا، مگر بادشاہ بھی ہوشیار تھا، اس کو خیال آیا کہ یہ اصمی ہی ہوگا، چنانچہ تحقیق و تفتیش پر معلوم ہوا کہ وہی ہیں۔

یہ تو ان کے حافظے کی بات ہوئی، لیکن علمی ذکاوت میں ان کو اس قدر وافر حصہ عطا نہیں ہوا تھا، اس لئے خلیل ان کو علم عرض سکھانے میں ناکام رہے۔

اس سلسلے کا ایک واقعہ مشہور ہے کہ اصمی، خلیل بن احمد کے پاس آئے اور علم عرض سیکھنے کی خواہش کا اظہار کیا، لیکن جب انہوں نے بھانپ لیا کہ طالب میں اس فن کی صلاحیت و استعداد نہیں ہے تو ان کو اس سے باز رہنے کا مشورہ دیا، اور اس کے لئے جولطیف انداز انہوں نے اختیار کیا اس سے خلیل کے ذوق کا پتہ چلتا ہے، انہوں نے درج ذیل شعر کی تقطیع کے لئے ان سے کہا:

اذا لم تستطع شيئاً فدعه

وجاوزه الى ما تستطيع

ترجمہ:..... ”جب تم سے ایک کام نہ ہو سکے تو اس کو

چھوڑ دو، اور اس کام میں لگ جاؤ جو تمہارے بس میں ہو۔“

خلیل نے تو یہ فن لوہار کے ہتھوڑے کی آواز سے اخذ کر کے مدون کیا، مگر اصمی جیسا تیز حافظے والا بنا بنا یا فن نہ سمجھ سکیں، اس سے بخوبی اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ تیز فہم الگ شے ہے اور تیز حافظہ دوسرا چیز ہے۔

(تقریر ترمذی للدمدی رحمہ اللہ ص: ۳۰، وقاموں وحید ص: ۳۰، بحوالہ ضمیح الاسلام)

ہر دور کے ماہرین اس پر متفق ہیں کہ انسانی ملکات سب متحد نہیں ہوتے ہیں، اور ہر آدمی اپنے فہم کے مطابق اور مزاج کے مناسب کام میں ہی ترقی کر سکتا ہے۔ اگر ایک آدمی جہادی ذہن رکھتا ہے تو اسے ذلت پر مجبور نہیں کیا جا سکتا، اور جو غلامانہ ذہنیت کا حامل ہے تو اسے جہاد پر آمادہ کرنا فضول ثابت ہوتا ہے

خلق الله للحروب رجالا  
ورجالا لقصصه وثريد  
ترجمہ: ..... "اللہ نے کچھ لوگ جنگوں کے لئے پیدا  
کئے ہیں، اور کچھ ثرید اور کھانے کے پیالے کے لئے۔"

علی ہذا القیاس! زندگی کے تمام شعبوں پر یہ ضابطہ منطبق ہوتا ہے، مگر مذکورہ  
مثال دلالتِ حال کے پیش نظر ذکر کر دی۔

جس طرح ایک حافظ قرآن کے لئے یہ لازمی نہیں کہ وہ مفسر قرآن ہو، اسی  
طرح مفسر قرآن کے لئے بھی یہ لازمی نہیں کہ وہ حافظ بھی ہو۔ روزمرہ کی زندگی میں  
اس کا مشاہدہ بآسانی کیا جاسکتا ہے کہ لاکھوں لوگ قرآن کے حافظ ہیں اور بے شمار  
تعداد میں لوگ ناظرہ قرآن بآسانی پڑھ لیتے ہیں، مگر مع ہذا وہ ایک آیت کے مطلب  
سمجنے پر بھی قادر نہیں ہوتے ہیں، اللہ نے ہر شعبہ اسلام اور ہر پہلو کے لئے لوگوں  
میں الگ الگ صلاحیتیں ودیعت فرمائی ہیں، کسی کو حافظ الحدیث بنایا تو کسی کو فہم حدیث  
اور مطلب حدیث پر قادر بنایا، کسی کو تو حافظ قرآن کر دیا تو کسی تفسیر و فہم القرآن کا ملکہ  
عطاء فرمایا، پھر جس دور میں، جس شعبے کی زیادہ ضرورت تھی اسی کے مطابق صلاحیتیں  
نازل فرمائیں۔ صحابہ رضی اللہ عنہم کے دور میں اخذ دین اور اس کے پھیلانے کی  
ضرورت تھی تو ایک طرف ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ جیسے مکثرین حدیث مبعوث فرمائے اور  
دوسری جانب خالد بن ولید رضی اللہ عنہ جیسے مجاہد۔

پھرتا بعین اور تبع تابعین کے دور میں احادیث یاد کرنے اور ان سے مسائل  
اخذ کرنے کی ضرورت پیش آئی تو اس کے لئے حفاظ و فقهاء کا انتظام فرمایا، جب  
تاتاریوں نے ذخیر علم کو غیر معمولی نقصان پہنچایا تو اللہ نے اس کے بعد کیسا انتظام  
فرمایا! آج علوم کی وقیع کتب کس دور کی ہیں؟

گویا ہر ضرورت کے وقت اللہ مجددین پیدا فرماتے ہیں، فالحمد للہ علیٰ هفہ

(الستة)

تاہم یہ مذکورہ قاعدة اکثر یہ ہے، کلیے نہیں، یہ بھی ہوا ہے کہ اللہ نے کسی کو دونوں نعمتوں سے بہرہ مند فرمایا ہو، مگر ایسا بہت کم دیکھنے میں یا سننے میں آ رہا ہے، ہاں! تیز فہم اور تیز حافظہ علی الکمال کسی میں جمع نہیں ہوتے کہ اللہ جل جلالہ کی سنت جاریہ یہی ہے، مگر ہاں بطورِ خرق عادت امور بھی عالم میں بکثرت روتا ہوتے ہیں جو اللہ کی قدرت کی نشانی ہے۔

عام ضابطہ یہی ہے کہ معنی اور مرادِ حدیث سمجھنا فقهاء کا کام ہے، اس لئے امام ترمذی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

”وَكَذَاكَ قَالَ الْفَقَهَاءُ وَهُمْ أَعْلَمُ بِمَعْنَى الْحَدِيثِ.“ (ترمذی ج: ۱، ص: ۱۹۳، باب غسل المیت)

ترجمہ: ..... ”مذکورہ حدیث کا یہی مطلب فقهاء نے بیان کیا ہے اور فقهاء ہی معانی حدیث کو بہتر سمجھتے ہیں۔“ لہذا فقهاء کے بیان کردہ احکام کو خلاف شریعت کہنا حماقت اور مذکورہ مسلمہ اصول سے جہالت اور ناقصیت کی نشانی ہے۔

فقہ کیا ہے؟ اور فقهاء کون ہیں؟

”فقہ“ لغت میں سمجھ بوجھ کو کہتے ہیں اور اصطلاح میں قرآن و حدیث کی نصوص سے احکام و مسائل مستبط کرنے کو۔ ایسے لوگوں کو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے دور میں ”قراء“ کہا جاتا تھا، بعد میں ”فقہاء“ کے نام سے مشہور ہو گئے، اس سلسلہ میں عبدالرحمٰن بن خلدون فرماتے ہیں:

”فقہ، انسان کے افعال کے بارے میں اللہ کے احکام کی اس حیثیت سے معرفت کا نام ہے کہ وہ واجب ہیں یا حرام؟ مستحب ہیں یا مکروہ؟ اور مباح ہیں یا نہیں؟ یہ باقی قرآن و حدیث سے اور شرعی دلائل سے لی جاتی ہیں جو شارع علیہ

السلام نے ان کے پہچاننے کے لئے قائم کئے ہیں۔ جب ان دلائل سے احکام نکالے جاتے ہیں تو انہیں ”فقہ“ کہا جاتا ہے۔ سلف بھی انہیں احکام سے دلائل نکالا کرتے ہیں اور اختلاف پیدا ہو جایا کرتا تھا، بلکہ اختلاف کا رونما ہونا یقینی ہے کیونکہ اکثر دلائل قرآن پاک کی آیتیں ہیں اور قرآن عربی میں ہے، عربی زبان کے الفاظ متعدد معنی کا اختلال رکھتے ہیں، اس لئے قرآن سے کسی معنی کی تعین کرنی پڑتی ہے، لہذا اختلاف کے بغیر چارہ نہیں (گویا قرآن کا عربی زبان میں نازل ہونا ہی استنباط کی دلیل اور مقصود ہے)۔

علاوہ ازیں ثبوت میں سنت کے بھی مختلف طریقے ہیں اور اس کے اکثر احکام بظاہر نکلا جاتے ہیں، اسی لئے ترجیح کی ضرورت پیش آتی ہے، جہاں سے اختلاف پیدا ہوتا ہے، معلوم ہوا کہ بغیر قرآنی دلائل میں بھی اختلاف کے بغیر چارہ نہیں (یعنی قرآن و حدیث دونوں کے مطالب اخذ کرنے کے لئے قرآن و ترجیح کی ضرورت ہے، جس کی وجہ سے اختلاف ناگزیر ہو جاتا ہے)۔

علاوہ ازیں سنت نہیں باتیں رونما ہوتی رہتی ہیں، جو کسی قرآنی دلیل کے گھیرے میں نہیں آتیں، اس لئے انہیں کسی ادنیٰ سی مشابہت کی وجہ سے کسی دلیل کے دائرے ہی میں بند کرنا پڑتا ہے۔

یہ تمام اشارے ان اختلافات کی طرف کئے گئے ہیں، جو یقیناً واقع ہوا گرتے ہیں، اسی وجہ سے سلف اور ان کے بعد ائمہ کرام میں اختلافات پیدا ہوئے۔ پھر تمام صحابہ مفتی نہ تھے، اور نہ تمام صحابہ سے دین لیا جاتا تھا، فتوے انہیں سے پوچھے جاتے تھے جو قرآن حکیم کے عالم ہوتے تھے، اور اس کے ناسخ و منسوخ کو، محکم و مشابہ کو اور اس کی تمام دلائل کو پہچانتے تھے، خواہ انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے براہ راست تعلیم پائی ہو یا بڑے بڑے صحابہ سے احکام سنے ہوں، اسی لئے انہیں ”قراء“ (قاری کی جمع) کہا جاتا تھا، یعنی جو قرآن پڑھتے پڑھاتے ہیں،

کیونکہ عرب جاہل قوم تھی، اس نے جو قرآن حکیم پڑھنے پڑھانے پر قادر ہو جاتا تھا اُسے خاص طور سے ”قاری“ کہہ دیا کرتے تھے، کیونکہ اس زمانہ میں پڑھنے لکھنے شاذ و نادر ہی ہوا کرتے تھے۔

آغازِ اسلام تک لوگوں کا یہی حال رہا، پھر اسلامی شہر عظیم بن گئے اور قرآن میں مشغول رہنے کی وجہ سے عرب سے جہالت ختم ہونے لگی اور لوگ دھڑادھڑ استنباط کرنے لگے، اسی طرح استنباط کی جزویں جنم گئیں اور فقہ مکمل ہو کر ایک صنعت اور مکمل علم بن گیا، اب یہ لوگ بجائے ”قراء“ کے ”فقہاء“ اور ”علماء“ کہلانے لگے۔

(مقدمہ ابن خلدون مترجم ج: ۲ ص: ۳۲۱ فصل: ۷)

خلاصہ اس کا یہ ہے کہ فقہاء کا استنباط کوئی نئی چیز نہیں، صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے زمانہ سے ہی یہ چلا آرہا ہے، وہ الگ بات ہے کہ کوئی کوشش کے باوجود استنباط پر قادر نہ ہوا ہو، ورنہ نفس استنباط پر امت کے اقل قلیل کو چھوڑ کر باقی سب کا اتفاق ہے، حتیٰ کہ حفاظت اور محدثین نے بھی استنباطات کئے ہیں، بخاری کے تراجم اس کی واضح دلیل ہے۔ امام ترمذی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

”سمعت محمد بن اسماعيل يقول: قال بعض

اهل الحديث فقه هذا الحديث ان القراءة على العالم

والعرض عليه جائز مثل السماع واحتج بان الاعرابي

عرض على النبي صلى الله عليه وسلم فاقر به النبي

صلى الله عليه وسلم.“ (ابواب الزکوة دوسرا باب جامع ترمذی)

یعنی میں نے امام بخاری سے یہ فرماتے ہوئے تباہے کہ اس حدیث سے یہ مسئلہ مستنبط ہوا کہ طالب علم کا پڑھنا اور استاذ کا سننا جائز ہے، جیسے کہ استاذ کا عبارت پڑھنا بھی جائز ہے، دیکھئے قرآن کی کسی آیت یا حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے کسی ارشاد میں یہ تصریح نہیں ملتی ہے کہ عبارت کون پڑھے گا؟ استاذ یا شاگرد؟ مگر

اعرابی کے پوچھنے اور حضور علیہ السلام کے اقرار کرنے سے فقہاء نے یہ حکم اخذ کیا کہ شاگرد بھی عبارت پڑھ سکتا ہے اور یہ ایسا مسئلہ ہے کہ دنیا کا کوئی شخص اس کا مفکر نہیں حتیٰ کہ ظاہر یہ بھی اس کو جائز سمجھتے ہیں، اگرچہ افضلیت میں اختلاف ہے۔

## حجیت قیاس پر قرآن و حدیث

### اور اجماع سے دلائل

#### آیات مبارکہ:

ا:.....”فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ.“ (الحشر: ۲)

ترجمہ:.....”سوائے دانشمندو! (اس حالت کو دیکھ کر)

عبرت حاصل کرو۔“

اس آیت سے خنی مفسرین جیسے مدارک وغیرہ اور دیگر فقہاء تو قیاس کے جلت ہونے پر استدلال کرتے ہیں ہی مگر ان کے علاوہ بہت سے مفسرین بھی اس قسم کی آیات سے نہ صرف جواز قیاس پر بلکہ وجوب پر استدلال کرتے ہیں، چنانچہ امام رازی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

”اعلم أنا قد تمسكنا بهذه الآية في كتاب

المحسول من أصول الفقه على أن القياس حجة فلا

نذكره هلها.“

(التفیر الکبیر ج: ۲۹ ص: ۲۸۱ مطبع دار احیاء التراث العربي)

ترجمہ:.....”جان لو کہ چونکہ ہم نے اصول فقہ کی کتاب ”المحسول“ میں اس آیت سے پختہ استدلال کیا ہے کہ قیاس جلت اور دلیل ہے، اس لئے یہاں اس کا اعادہ نہیں کرتے

ہیں۔“

پھر آگے مزید لکھتے ہیں (المسئلة الثانية) کہ ”اعتبار“، ”عبور“ سے بنا ہے، جو ایک شے سے دوسری شے کی طرف منتقل ہونے کو کہتے ہیں۔ ”آنسو“ کو بھی ”غبرة“ اس لئے کہتے ہیں کہ وہ آنکھوں سے رخساروں پر منتقل ہو جاتے ہیں۔ خواب کے مطلب بتانے والے کو ”معبر“ اور اس علم کو ”تعبیر“ بھی اس لئے کہتے ہیں کہ اس میں خیالی چیز (خواب) سے ایک معقول معنی کی طرف انتقال ہوتا ہے۔ الفاظ کو ”عبارات“ اسی وجہ سے کہا جاتا ہے کہ ان الفاظ کی وساطت سے ایک آدمی کے ذہن سے معانی دوسرے آدمی کے ذہن میں منتقل ہو جاتے ہیں، اس لئے کہا جاتا ہے: ”السعيد من اعتبر بغيره“ (نیک بخت اور خوش قسمت وہ ہوتا ہے جو دوسرے سے عبرت حاصل کرے) کیونکہ اس شخص کی عقل دوسرے آدمی کی حالت سے نتیجہ اخذ کر کے اپنے (صاحب عقل کے) اوپر منتقل کرتی ہے۔

”ولهذا قال المفسرون: الاعتبار هو النظر في“

حقائق الاشياء وجهات دلالتها ليُعرف بالنظر فيها شيءٌ

آخر من جنسها.“ (البيضاوي: ج ۲۹ ص ۲۸۲)

ترجمہ: ..... اور اسی بناء پر مفسرین نے کہا ہے کہ: اعتبار اشیاء کی مانیتوں اور ان کی دلالتوں کے طور و طریقوں میں غور کرنے (تاکہ اس سے اسی طرح کی دیگر اشیاء کا حکم معلوم ہو سکے) کو کہتے ہیں۔“

امام بیضاوی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

”واستدل به على ان القياس حجة من حيث أنه“

أمر بالمجاوزة من حال الى حال وحملها عليها في

حكم لما بينهما من المشاركة المقتضية له على ما

قرناء فی الکتب الاصولیة۔“

(تفسیر بیضاوی ج: ۵ ص: ۳۱۷، مطبع دارالفنون)

ترجمہ:.....”اس سے قیاس کے دلیل ہونے پر استدلال کیا گیا ہے، کیونکہ اس آیت میں میں ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف منتقل ہونے اور ایک حال کو دوسرے حال پر محمول کرنے اور دونوں کو ایسے حکم میں ملانے کا حکم دیا ہے جس میں دونوں شریک ہوں، اور یہی علت اس ملانے (یعنی قیاس کرنے) کو مقتضی ہے، جیسا کہ ہم نے اصول کی کتب میں ثابت کر دیا ہے۔“

۲: .....”ما قطعتم من لینة او تركتموها قائمة

على اصولها فباذن الله۔“ (المشر: ۵)

ترجمہ:.....”جو کھجوروں کے درخت کے تنے تم نے کاٹ ڈالے یا ان کو ان کی جڑوں پر کھڑا رہنے دیا سو (دونوں باتیں) خدا ہی کے حکم (اور رضا) کے موافق ہے۔“

اس آیت کا سبب نزول ہی قیاس بنا جیسے کہ مفسرین اور موئظیین نے بیان کیا ہے کہ جب صحابہ کرام رضی اللہ عنہم بنو ضیر کے درخت کاشنے لگے تو انہوں نے اعتراض کیا: اے محمد! ہم تو غدار اور بد عہد ہیں، اس لئے آپ ہمارے قتل کے درپے ہیں، مگر ان کھیتوں اور باغوں نے کیا قصور کیا ہے جس کی پاداش میں ان کے سر قلم ہو رہے ہیں؟ چونکہ یہ پیغام بادیِ النظر میں معقولیت کا پہلو لئے ہوئے تھا، اس لئے صحابہ میں اختلاف رائے پیدا ہوا، بعض نے کہا کہ شاید یہ عمل فساد میں آئے، اس لئے نہیں کاشنا چاہئے، جبکہ بعض ان کو غصہ دلانے کے لئے کاشنے پر مصر تھے، اللہ نے یہ آیت نازل فرمائی جس میں دونوں کاموں سے رفع حرج کا بیان ہے۔ اگر شریعت میں رائے کی

کوئی حیثیت واقعی نہ ہوتی جیسے کہ ظاہر یہ کہتے ہیں تو یہاں ضرور اس کی نفی ہو جانی چاہئے تھی۔

۳: ..... "فَاسْتَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا

(انخل: ۲۳)

تَعْمَلُونَ۔"

ترجمہ: ..... "تو اگر تم کو علم نہیں تو اہل علم سے پوچھو۔"

امام رازی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ منکرین اس آیت کے ظاہر سے استدلال کر کے کہتے ہیں کہ اگر قیاس واجب ہوگا تو اس آیت میں پوچھنے کا حکم نہ دیا جاتا، گویا قیاس کرنا اس آیت کے ظاہر کے منافی ہے:

"جوابہ: أَنَّهُ ثَبَتَ جُوازُ الْعَمَلِ بِالْقِيَاسِ

بِاجْمَاعِ الصَّحَابَةِ وَالْإِجْمَاعِ أَقْوَىٰ مِنْ هَذَا الدَّلِيلِ۔"

(تفیر کبیر جز: ۲۰ ص: ۲۷)

ترجمہ: ..... "اس (استدلال) کا جواب یہ ہے کہ

قیاس پر عمل کرنا تو صحابہ کرام کے اجماع سے ثابت ہے اور اجماع اس دلیل سے زیادہ مضبوط و مستحکم دلیل ہے۔"

نیزان کا یہ استدلال اس لئے بھی باطل ہے کہ یہ خود پوچھنے کا اقرار کرتے ہیں، تو جس سے پوچھا جائے اور اس کے پاس نص نہ ہو، مثلًا: روزہ کی حالت میں انگلشن لگانے سے روزہ ٹوٹتا ہے یا نہیں؟ مریض کو خون دینا جائز ہے یا نہیں؟ نایبنا کی گواہی جائز ہے یا نہیں؟ گاڑی پر نماز ہوتی ہے یا نہیں؟ بھینس کا دودھ پاک اور حلال ہے یا نہیں؟ جہاں چھ ماہ دن ہو وہاں کتنی نمازیں دن بھر میں ادا کی جائیں گی؟ کیا چھ ماہ تک مسلسل ایک ہی روزہ جاری رکھا جائے گا؟ وغیرہ، وغیرہ۔

تو ایسی صورت میں وہ کیا کرے گا؟ اور کیسے جواب دے گا؟

اس آیت کی تفسیر میں امام بیضاوی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

”وفى الآية دليل على وجوب المراجعة الى  
العلماء فيما لا يعلم.“

(تفسیر بیضاوی ج: ۳ ص: ۳۹۹، مکتبۃ دار الفکر)

یعنی اس آیت میں اس کی دلیل ہے کہ جو بات معلوم نہ ہو اس میں علماء سے رجوع کرنا واجب ہے۔

۲: ..... ”وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِّنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخُوفِ

اذاعوا به ولو ردوه الى الرسول والى اولى الامر منهم  
لعلمه الذين يستبطونه منهم.“ (النساء: ۸۳)

ترجمہ: ..... ”اور جب ان لوگوں کو کسی امر کی خبر پہنچتی ہے خواہ امن ہو یا خوف تو اس کو مشہور کر دیتے ہیں، اور اگر یہ لوگ اس کو رسول کے اور جوان میں ایسے امور کو سمجھتے ہیں ان کے اوپر حوالہ رکھتے تو اس کو وہ حضرات تو پہچان ہی لیتے جوان میں اس کی تحقیق کر لیا کرتے ہیں۔“

تفسیر کشاف میں ہے:

”وَالنَّبْطُ: الْمَاءُ يَخْرُجُ مِنَ الْبَرِّ أَوْ مَا تَحْفَرُ  
وَابَاطُهُ وَاسْتَبَاطُهُ: اخْرَاجُهُ وَاسْتَخْرَاجُهُ فَاسْتَعْيِرُ لِمَا  
يَسْتَخْرِجُهُ الرَّجُلُ بِفَضْلِ ذَهْنِهِ مِنَ الْمَعْانِي وَالْتَّدَابِيرِ  
فِيمَا يَعْضُلُ وَيَهْمُ.“

(تفسیر کشاف ج: ۱ ص: ۵۲۱، مظہری کتب خانہ)

ترجمہ: ..... ”نبط لغت میں اس پانی کو کہتے ہیں جو کنوں کھوتے وقت پہلی بار نکلے (اس سے لفظ) انباط اور استنباط کے معنی بآسانی یا بدققت نکالنے کے ہیں، پھر یہ لفظ

(استباط) ان معانی اور تدبیروں کے لئے استعمال کیا گیا جن کو آدی مشکل اور پیچیدہ صورتوں میں اپنے تجز فہم سے نکالتا ہے۔“  
تفیر کبیر میں ہے:

”القياس حجة في الشرع.“  
”القياس حجة في الشرع.“

ترجمہ:.....”(چو تھا مسئلہ) یہ آیت اس بات کی دلیل  
ہوئی کہ قیاس شرع میں دلیل ہے۔“

پھر اس کی دلیل بیان کرنے کے بعد مزید تحریر فرماتے ہیں:

”فثبت ان الله امر المكلف برد الواقعه الى من  
يستبط الحكم فيها ولو لا ان الاستباط حجة لما امر  
المكلف بذلك، فثبت ان الاستباط حجة، والقياس  
اما استباط او داخل فيه، فوجب ان يكون حجة و اذا  
ثبت هذا فنقول: الآية دالة على امور احدها ان في  
أحكام الحوادث ما لا يعرف بالنص بل بالاستباط.

وثانيها: ان الاستباط حجة.

وثالثها: ان العامي يجب عليه تقليد العلماء في  
أحكام الحوادث.

ورابعها: ان النبي صلى الله عليه وسلم كان  
مكلفاً باستباط الأحكام لانه تعالى أمر بالرد الى  
الرسول والى اولي الامر.“ (جز: ۱۰ ص: ۲۰۰)

ترجمہ:.....” ثابت ہوا کہ اللہ نے مکلف کو حکم دیا ہے  
کہ وہ واقعہ (مسئلہ) اس شخص کی طرف سے لوٹائے یعنی پیش

کرے جو اس کا حکم نکال سکتا ہو، اگر استنباط دلیل نہ ہوتا تو اللہ مکلف کو اس کا حکم نہ دیتا (کیونکہ اللہ فضول چیز کا حکم نہیں دیتا ہے) تو ثابت ہوا کہ استنباط دلیل ہے، اور قیاس یا تو (عین) استنباط ہے یا اس میں (بطور جزء) داخل ہے، پس ضروری ہوا کہ قیاس بھی دلیل ہو (یعنی دونوں صورتوں میں خواہ قیاس ہو بہو استنباط مانا جائے یا اس کا جزء، اور دونوں صورتوں میں استنباط ملزوم ہوا، جیسے انسان کا ثبوت ناطق و حیوان کو مستلزم ہے) اور جب یہ بات طے ہوئی تو اب ہم کہتے ہیں کہ یہ آیت چند باتوں پر دال ہے:

ایک یہ کہ دونما ہونے والے نئے واقعات میں بعض ایسے ہوتے ہیں جن کا حکم نص سے معلوم نہیں کیا جاسکتا ہے، بلکہ استنباط کے ذریعہ (جیسے جہاز میں نماز کا مسئلہ مثلاً)۔

دوسرے یہ کہ استنباط (قوی) دلیل ہے۔

تیسرا یہ کہ عام آدمی پر لازم ہے کہ وہ نئے پیش آنے والے واقعات میں علماء کی تقلید کرے۔

چوتھے یہ کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بھی احکام کے استخراج کے مکلف تھے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے رسول اور اولی الامر کی طرف لوٹانے اور لے جانے کا حکم دیا ہے (اور پھر آپ پر بحیثیت رسول فیصلہ لازم ہو جاتا)۔“

تفسیر منیر میں ہے:

”والمراد هنا: ما يستخرجه الرجل العالم  
بفضل عقله وعلمه من الأفكار والاحكام وحلول

القضايا۔“

(جز: ۵ ص: ۱۷۳)

ترجمہ:.....”یہاں پر اس آیت سے مراد وہ افکار، ادکام اور فیصلے ہیں جن کو صاحب علم آدمی اپنی کامل عقل اور کامل علم کے ذریعے نکالتا ہے۔“  
تفسیر خازن میں ہے:

”وَفِي الْآيَةِ دَلِيلٌ عَلَى جَوازِ الْقِيَاسِ، وَإِنْ مِنَ الْعِلْمِ مَا يُدْرِكُ بِالنَّصْ وَهُوَ الْكِتَابُ وَالسُّنْنَةُ، وَمِنْهُ مَا يُدْرِكُ بِالْإِسْتِنْبَاطِ وَهُوَ الْقِيَاسُ عَلَيْهِمَا۔“

(ج: ۱ ص: ۳۸۳، مطبع دار المعرفة بیروت)

ترجمہ:.....”اس آیت میں قیاس کے جواز کی دلیل موجود ہے اور یہ کہ علم ایک وہ ہے جو نص یعنی قرآن و حدیث سے معلوم ہو سکے اور دوسرا وہ ہے جو استنباط سے معلوم کیا جاسکے (یعنی) وہ ان دونوں پر قیاس (کاتا نام) ہے۔“

۵:.....”يَا إِيَّاهَا الَّذِينَ أَمْتَنَوا اطِّيعُوا اللَّهَ وَاطِّيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ هُنَّ الْمُنْكَرُونَ۔“ (النساء: ۵۹)

ترجمہ:.....”اے ایمان والو! تم اللہ کا کہنا مانو اور رسول کا کہنا مانو اور تم میں سے اختیار والوں کا۔“  
اس کی تفسیر خازن میں اس طرح آئی ہے:

”قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ وَجَابِرٌ هُمُ الْفَقِهَاءُ وَالْعُلَمَاءُ الَّذِينَ يَعْلَمُونَ النَّاسَ مَعَالِمَ دِينِهِمْ وَهُوَ قَوْلُ الْحَسْنَ وَالضَّحَّاكَ وَمُجَاهِدٍ۔“ (ج: ۱ ص: ۳۷۲)

ترجمہ:.....”حضرت ابن عباس و حضرت جابر رضی اللہ

عنهما نے فرمایا کہ: اولی الامر سے مراد فقہاء اور وہ علماء ہیں جو لوگوں کو دین کی تعلیم دیتے ہیں، یہی قول حسن بصری، ضحاک اور حضرت مجاہد کا بھی ہے۔“

امام رازی رحمہ اللہ نے پُر زور انداز میں استدلال کر کے اس آیت کو اصول اربعہ یعنی چاروں اصول: قرآن و سنت، اجماع اور قیاس کی دلیل بنایا ہے، چنانچہ وہ فرماتے ہیں:

”المسألة الثانية) اعلم ان هذه الآية، آية  
شريفة مشتملة على اكثرب علم اصول الفقه وذالك لأن  
الفقهاء زعموا ان اصول الشريعة اربع: الكتاب والسنة  
والاجماع والقياس، وهذه الآية مشتملة على تقرير  
هذه الاصول الاربعة بهذا الترتيب اما الكتاب والسنة  
فقد وقعت الاشارة اليهما بقوله: اطيعوا الله واطيعوا  
الرسول.“

ترجمہ: ..... ”جان لو کہ یہ آیت بہت بلند رتبہ آیت ہے، اصول فقه کے اکثر علم پر مشتمل ہے، یا یہ معنی کہ فقہاء کے مطابق اصول شریعت چار ہیں: قرآن، حدیث و اجماع اور قیاس، اور یہ آیت ان چاروں اصول کے اثبات پر اسی ترتیب کے ساتھ مشتمل ہے۔ قرآن و سنت دونوں کی طرف تو اس ارشاد میں اشارہ ہوا ہے کہ: اطيعوا الله واطيعوا الرسول۔“

پھر آگے مزید لکھتے ہیں: ”المسألة الثالثة) اعلم ان قوله: ”واولي الامر منكم“ يدل على ان اجماع الامة حسنة.“  
(یعنی اولی الامر سے مراد اجماع امت ہے) اس کی دلیل یہ ہے کہ اللہ نے

ہمیں ”اوی الامر“ کی اطاعت کرنے کا اٹھ حکم دیا ہے، پس اگر اس سے مراد حکام لئے جائیں (جیسے کہ بعض کہتے ہیں) تو ان کی اطاعت تو تب لازم ہوگی جب وہ معصوم ہوں، یعنی خطاء و غلطی سے پاک ہوں، اور انفرادی طور پر تو نبی کے علاوہ کوئی معصوم نہیں ہے، پھر ان کی اطاعت کو لازم کرنے کا کیا مطلب ہوا؟

ہاں! چونکہ امت من حیث الجموع معصوم ہے، کیونکہ یہ ممکن نہیں کہ ساری امت خطاء اور ضلالت پر اجماع کرے..... لہذا یہی مراد ہے ..... نیز: ”وعندنا ان طاعة اهل الاجتماع واجبة قطعاً واما طاعة الأمراء والسلطانين فغير واجبة قطعاً بل الاكثر انها تكون محرمة لانهم لا يأمرون الا بالظلم ..... فكان حمل الآية على الاجتماع اوليٰ .....“۔

(دوسری بات یہ ہے کہ) ہمارے نزدیک اہل اجماع کی فرمابندراری تو ہر حال لازم ہے، جبکہ امراء اور باوشاہوں کی تابعداری ہر حالت میں ضروری نہیں ہے، بلکہ بسا اوقات تو وہ حرام ہوتی ہے، کیونکہ وہ سوائے ظلم کے کسی چیز کا حکم نہیں دیتے ہیں..... لہذا اس آیت (اوی الامر) کو اجماع پر فتح کرنا زیادہ بہتر ہے، (تاکہ مراد ایسی اطاعت ہو جو ہر حال میں لازمی ہو اور اس آیت پر عمل ہو سکے اور وہ فقط اجماع کی صورت میں ہی ممکن ہے، نہ کہ حکام کی شکل میں کیونکہ آج کل کون سا حاکم عدل اور انصاف کی بات کرتا ہے؟ کیا سارے امریکہ کے ظلم و جور اور موجودہ برابریت اور مجاہدین کو دہشت گرد کہنے اور ان کے درپیے ہلاکت میں شریک کا رہنیں ہیں؟

(تیسرا بات یہ ہے کہ) ”ان اعمال الأمراء والسلطانين موقوفة على فتاوى العلماء، والعلماء في الحقيقة أمراء الأمراء فكان حمل لفظ ”اوی الامر“ عليهم أولیٰ۔“ یعنی حکمرانوں اور سلطانین کے اعمال تو علماء کے فتویٰ پر موقوف ہیں، (مطلوب یہ ہے کہ ان کے وہ اعمال قابل اور واجب اطاعت ہیں جن کی علمائے وقت اجازت دے دیں) تو درحقیقت علماء، امراء کے امراء ہوتے (یعنی

حکام کی اطاعت چونکہ علماء کی وجہ سے لازم ہو جاتی ہے، تو ان کی اطاعت بالواسطہ۔ درحقیقت اور مآل علماء ہی کی اطاعت ہوئی) لہذا اسے برا و راست علماء کی اطاعت پر محمول کرنا زیادہ بہتر ہے، (یہاں تک اس آیت سے تین اصول ثابت ہوئے، چونکہ اصول یعنی قیاس کا اثبات اس آیت کے اگلے حصے سے ہوتا ہے)۔

”المسألة الرابعة) اعلم ان قوله: فان تنازعتم في شيءٍ فردوه إلى الله والرسول.“ پھر اگر بھگڑ پڑو کسی چیز میں تو اس کی طرف اللہ کے اور رسول کے۔ (النساء: ۵۹) ”يدل عندنا على أن القياس حجة.“ آیت کا یہ اگلا حصہ قیاس کے جھت ہونے پر دلالت کرتا ہے، کیونکہ اس میں حکم ہوا کہ جس چیز میں اختلاف ہوا سے اللہ اور رسول کی طرف رجوع کرو، تو جس مسئلہ میں اختلاف ہوا اگر اس کے متعلق نص موجود ہو تو پھر اس حصہ آیت کا کچھ مطلب نہیں بنے گا کیونکہ منصوص کے متعلق حکم تو آیت کے خاتمه حصہ میں بیان ہوا پھر تو ایک ہی آیت میں بلا فائدہ تکرار ہو جائے گا جو کہ جائز نہیں ہے، تو معلوم ہوا کہ مراد غیر منصوص چیز میں اختلاف ہے۔ ”وإذا كان كذلك لم يكن المراد من قوله (فردوه إلى الله والرسول) طلب حكمه من نصوص الكتاب والسنة، فوجب ان يكون المراد، رد حكمه إلى الأحكام المنصوصة في الواقع المتشابهة له وذلك هو القياس، فثبت ان الآية دالة على الامر بالقياس.“ اور جب ایسا ہی ہے یعنی مراد غیر منصوص ہے تو اس ارشاد: ”فردوه إلى الله والرسول“ کا مطلب یہ نہیں ہوا کہ اس (اختلافی مسئلہ) کا حکم قرآن و حدیث سے معلوم کرو، تو لامحالہ پھر مطلب یہی ہوا کہ اس کا حکم ان منصوص احکام سے معلوم کر لیا کرو جو اس جیسے واقعات کے بارے میں نازل ہوئے ہیں اور یہی چیز ”قياس“ کہلاتی ہے، تو ثابت ہوا کہ یہ آیت قیاس کرنے کے حکم پر دال و ناطق ہے۔ (خلاصہ بحث از ۱۳۶۲ تا ۱۳۶۳ جز: ۱۰)

۶:..... قرآن حکیم میں جا بجا و بارہا اہل عقل کو مخاطب کیا گیا ہے اور عقل

سے کام لینے کے لئے کہا گیا ہے، اگر رائے کی کوئی بھی حیثیت عند الشرع نہ ہو تو اولہ تو اس نام سے خطاب میں کوئی فائدہ نہیں رہے گا، کیونکہ مسلمہ قاعدہ ہے کہ مشقی پر حکم مأخذ الاشتغال کی علت ہونے پر لگایا جاتا ہے، دوسرے یہ ماننا پڑے گا کہ عقل کی تخلیق کا فائدہ صرف دینیوی مقاصد کے دائرہ میں مختص ہے، شرع میں اس کا کوئی فائدہ نہیں یا پھر زیادہ سے زیادہ صریح احکام کے علاوہ وہ تضمیتی اور التزامی دلالات اور اشارات وغیرہ سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے، حالانکہ یہ ایسی بات ہے کہ اس سے بہت سارے احکام کو معطل ماننا پڑے گا، نیز اس قول کے مطابق پھر قرآن کو کیسے مجذب کہا جائے گا؟

### ارشاداتِ نبویہ سے قیاس کا ثبوت

احادیث مبارکہ میں غور کرنے سے آسانی یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے عہد مبارک میں اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد نئے واقعات کے روپ میں ہونے پر نص نہ ہونے کی صورت میں قیاس فرمایا کرتے اور کسی کی طرف سے اس پر اعتراض نہیں ہوتا تھا، اگر بنظر انصاف دیکھا جائے تو ان کی اجتماعی اور انفرادی زندگی سے یہی نتیجہ نکلتا ہے کہ وہ قیاس پر عمل پیرا تھے اور اس کی ایک نہیں بلکہ متعدد مثالیں موجود ہیں، ان میں سے چند پیش کئے جاتے ہیں:-

۱: ..... بخاری وغیرہ میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک سریہ (دست) روانہ فرمایا اور ان پر انصار میں سے ایک آدمی (عبداللہ بن حداfe الہبی) امیر مقرر فرمایا، اور ان لوگوں کو ان (امیر) کی اطاعت کرنے کا حکم فرمایا، چنانچہ (کسی وجہ سے) وہ ان پر غصہ ہوئے اور کہنے لگے کہ کیا آپ کوئی صلی اللہ علیہ وسلم نے میری فرمانبرداری کرنے کا حکم نہیں دیا ہے؟ انہوں نے کہا: کیوں نہیں! پھر انہوں نے کہا: لکڑیاں جمع کر دو۔ تو انہوں نے جمع کر دیں، پھر

کہا: آگ جلا دو! (تعیل حکم کرتے ہوئے) انہوں نے ان لکڑیوں کو آگ لگادی، پھر کہا: اب اس آگ میں داخل ہو جاؤ! تو (پہلے) انہوں نے اس میں داخل ہونے کا ارادہ کیا، اور (پھر) ایک دوسرے کو دیکھنے لگے (ابن کثیر رحمہ اللہ نے بعض طرق سے نقل کیا ہے کہ ایک نوجوان نے منع کر دیا) اور ایک دوسرے کو روکتے ہوئے کہنے لگے کہ: ہم تو آگ سے بھاگ کر ہی حضور علیہ السلام کے پاس آئے ہیں پھر اس آگ میں کیوں داخل ہوں؟ وہ اسی طرح (پریشان حال کھڑے) ربے یہاں تک کہ آگ ختم ہو گئی اور اس کے ساتھ ان (امیر) کا غصہ بھی فرو ہو گیا، جب اس کی اطلاع نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو ہو گئی تو فرمایا کہ: اگر یہ اس میں داخل ہوتے تو قیامت تک اس سے نہ نکلتے۔ اور ایک روایت میں ہے کہ: کبھی بھی اس سے نہ نکلتے۔

(صحیح بخاری باب سریۃ عبد اللہ بن حذافہ ج: ۲ ص: ۶۲۲ و ج: ۲ ص: ۱۰۵۸)

دیکھئے! ان صحابہ کو امیر کا حکم ماننا لازم قرار دیا تھا، مگر انہوں نے آخرت کی آگ پر دنیاوی آگ کو قیاس کر کے نص میں تاویل کر دی کہ اطاعت سے تو شاید مراد نیکیوں میں پیروی کرنا ہے، نہ کہ گناہ کی بات میں، کیونکہ جب آخرت کی آگ میں اپنے اختیار سے جانا جائز نہیں تو یہ بھی تو آگ ہی ہے، اس میں جانا اور چھلانگ لگانا کیوں مباح ہو سکتا ہے؟ اور یہ قیاس بمقابلہ نص بھی نہ تھا، کیونکہ حضور علیہ السلام نے اطلاع کے بعد ایسا ہی فرمایا: "إِنَّمَا الطَّاعَةُ فِي الْمَعْرُوفِ" کہ اطاعت تو نیکی کے کام میں ہوتی ہے، اور صرف یہی نہیں بلکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جواب میں بھی ایک خفیٰ قیاس فرمایا ہے کہ آپ نے ان کے برعکس آخرت کی آگ کو دنیا کی آگ پر قیاس کیا ہے۔

۲: .....حضرت جابر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ: ہم ایک سفر میں جا رہے تھے کہ ہم میں سے ایک شخص کے پھر لگا، جس نے اس کے سر کو زخمی کر دالا، (اتفاق سے) اسے احتلام ہوا، چنانچہ اس نے اپنے ساتھیوں سے دریافت کیا کہ: کیا تمہارے

زدیک (اس صورت میں) میرے لئے تیم کرنا جائز ہے؟ انہوں نے کہا: ایسی صورت میں کہ جب تم پانی استعمال کر سکتے ہو ہم تمہارے لئے تیم کی کوئی وجہ نہیں پاتے۔ چنانچہ اس شخص نے عمل کیا (جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ) اس کا انتقال ہو گیا۔ جب ہم (سفر سے واپس ہو کر) نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ سے یہ واقعہ بیان کیا، آپ نے (انہائی رنج اور تکلیف کے ساتھ) فرمایا: لوگوں نے اسے مار دیا، خدا انہیں مارے! (پھر فرمایا کہ) ان کو جو بات معلوم نہ تھی اسے انہوں نے دریافت کیوں نہ کر لیا؟ کیونکہ نادانی کی بیماری کا علاج سوال (میں) ہے، اور اسے تو یہی کافی تھا کہ تیم کر لیتا اور (یا) اپنے زخم پر ایک پٹی باندھ کر اس پر مسح کر لیتا اور پھر اپنا تمام بدن دھولیتا۔ (مشکوٰۃ شریف ص: ۵۵)

ان حضرات کا یہ جواب دینا اس آیت کے پیش نظر تھا: "فلم تجدوا ماء فیمموا" (اگر تمہیں پانی نہ ملے تو تیم کرلو)۔ گویا تیم صرف اسی صورت میں جائز ہوگا جب پانی موجود نہ ہو، اور ظاہر نص کا صریح مطلب بھی یہی ہے، مگر پھر بھی حضور علیہ السلام نے فرمایا: "فَلُوَءَةٌ" ان لوگوں نے اسے مار دیا، کیونکہ اگر یہ خود نص سے مسئلہ مستبط نہیں کر سکتے تھے تو غلط فتویٰ کے بجائے ان کو ایسے شخص سے پوچھنا چاہئے تھا جو صحیح مطلب جانے اور حکم مستبط کرنے پر قادر ہو، کیونکہ بطور اشارہ نص میں تیم کرنے کی رخصت موجود ہے: "ما يرید الله ليجعل عليكم من حرج." الآیہ، یعنی طہارت کا حکم تو پاک کرنے کے لئے ہے تمہیں تنگی اور مشکل میں ڈالنا مراد نہیں، لہذا چہاں پانی کے استعمال پر قدرت نہ ہو یا ضرر کا اندیشہ ہو اس صورت میں تیم جائز ہوگا، گوکہ پانی موجود ہو۔ دیکھئے! یہ تصریح پہلے کبھی بھی کسی نص میں نہ تھی پھر بھی حضور علیہ السلام نے ان پر ناراضگی کا اظہار فرمایا تو اس کا مطلب غور و خوض کرنے یا ایسے غارہ آدمی سے پوچھنے کی تعلیم کے سوا کیا ہو سکتا ہے؟ معلوم ہوا کہ صحیح رائے کی تعلیم خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے بنفس نفس ثابت ہے، ہاں! جو آدمی خود نہیں جانتا وہ

اس حدیث کی تصریح کے مطابق عالم سے پوچھئے۔

۳..... ”عن ابن عمر قال: قال النبي صلی الله عليه وسلم يوم الاحزاب: لا يصلّي أحدكم الا في بي قريظة! فادرك بعضهم العصر في الطريق، فقال بعضهم: لا نصلّي حتى نأتيها، وقال بعضهم: بل نصلّى لم يرد منا ذالك. فذكر ذلك للنبي صلی الله عليه وسلم فلم يعنف واحداً منهم.“

( صحیح بخاری ج: ۲ ص: ۵۹) باب مرجع النبي صلی الله

علیہ وسلم من الاحزاب ومحرجه الى ..... الخ)

ترجمہ: ..... ”حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت

ہے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے احزاب (سے واپسی)

والے دن فرمایا کہ: تم میں سے کوئی بھی بنقریظ کے علاوہ بھی

عصر کی نماز نہ پڑھے! پس ان میں بعضوں کو عصر نے راستہ ہی

میں پالیا تو ان میں سے بعض کہنے لگے کہ ہم تو بنقریظ پہنچ کر ہی

نماز پڑھیں گے، جبکہ بعض نے کہا کہ: ہم تو پڑھ لیتے ہیں (یعنی

پہنچنے سے پہلے) کیونکہ آپ کا مقصد یہ تو نہ تھا (کہ ہماری نماز

ہی قضا ہو جائے)، تو انہوں نے (بعد میں) اس کا تذکرہ حضور

علیہ السلام سے کیا، آپ نے کسی کو بھی نہیں ڈالنا۔“

دیکھئے! حضور علیہ السلام نے بڑی تاکید کے ساتھ فرمادیا تھا کہ بنقریظ کے

علاوہ کہیں بھی عصر نہ پڑھو، مگر پھر بھی بعض نے پڑھ لی، اس کی وجہ یہ ہے کہ اگرچہ اکثر

ویژتو مراد امتکلم و مراد الكلام باہم موافق ہوتی ہیں، مگر کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ لفظ کا

مطلوب بظاہر کچھ اور بتا ہے حالانکہ متكلم (بولنے والے) کا مطلب کچھ اور ہوتا ہے

جس کو قرائن سے پہچانا پڑتا ہے، مثلاً: ایک آدمی کی دکان پر کوئی مشتبہ شخص آجائے، اور وہ اپنے خادم سے کہے کہ: ”میں نماز پڑھنے جا رہا ہوں، تم اس شخص کا خیال رکھنا۔“ تو خادم یہی سمجھے گا کہ یہ مجھے یہ کہنا چاہتا ہے کہ آدمی پر نظر رکھو کہیں چوری نہ کر لے، اس کے برعکس اگر وہ یہی جملہ اپنے دوست کے متعلق کہتا ہے تو خادم یہی سمجھتا ہے کہ یہ مجھے اس (دوست) کی خاطر مدارات وغیرہ کے بارے میں ہدایات دے رہا ہے۔

اسی لئے بعض صحابہؓ نے فرمایا کہ: آپؐ کا مقصد یہ نہ تھا کہ نماز قضا بھی ہو جائے تو ہونے دیں، بلکہ مطلب یہ تھا کہ جلدی جاؤ، اور ہم نماز پڑھ کر جلد ہی پہنچ جائیں گے، چونکہ یہ رائے صحیح تھی اس لئے آپؐ نے کوئی اعتراض نہیں فرمایا۔

۲: ..... پیچھے گزر چکا ہے کہ: ”ما قطعتم من لينة او تر كتموها قائمة على اصولها فباذن الله.“ الآیہ، اس آیت کا سبب نزول ہی اختلاف رائے تھہرا کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم فرمایا کہ ان کے درخت اور کھیتیاں کاٹ دو، تو صحابہؓ کا شے لگے، مگر بنو نضر کے اعتراض پر پھر کچھ درخت چھوڑ دیئے گئے، بظاہر یہ نص کے خلاف ہے مگر اللہ نے فرمایا: ”فباذن الله“ یہ اللہ کے حکم کے موافق ہے۔ دیکھوا اس سے پہلے تو سوائے رائے کے اور کوئی حکم کھڑے چھوڑنے کا نہ تھا، بلکہ کاٹنے کا تھا، معلوم ہوا کہ صحیح رائے بھی اللہ کا حکم ہے، ہاں! رائے کی صحت کے لئے بڑے علم اور تدبیر کی ضرورت ہے، ہر کس و ناکس کی رائے قابل التفات نہیں کہ عوام الناس بھی رائے زندگی کرنے لگ جائیں، جو لوگ فی الواقع اصحاب الرائے ہیں تو شریعت میں ان کی بڑی منزلت ہے، اس لئے حضرت مجاہد رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ”افضل العبادة، الرأى الحسن.“ اچھی رائے عمده عبادت ہے۔

(تاویل مختلف الحدیث ص: ۲۱، مطبع داراللئکر بیروت)

تعمیہ: ..... اختصار کے پیش نظر مزید مثالوں سے گریز کیا گیا۔

## اجماع سے قیاس و استنباط کا ثبوت

پچھے گزر چکا ہے کہ امام رازی رحمہ اللہ نے قیاس کی جیت پر اجماع صحابہ نقل فرمایا ہے، چنانچہ وہ ایک اعتراض کے جواب میں فرماتے ہیں:

”وجوابه انه ثبت جواز العمل بالقياس باجماع

الصحابة والاجماع اقوى من هذا الدليل.“

(الفیر الکبیر جز: ۲۰ ص: ۳۷)

ترجمہ: ..... ”اس (اعتراض) کا جواب یہ ہے کہ قیاس

پر عمل کرنے کا جواز تو صحابہ رضوان اللہ علیہم کے اجماع سے

ثابت ہو چکا ہے جو اس دلیل سے زیادہ قوی ہے۔“

عبد الرحمن بن خلدون نے اس بارے میں بڑی تفصیلی بحث کی ہے جس کا

خلاصہ یہاں پیش ہے، وہ فرماتے ہیں:

”یاد رکھئے! ”اصول فقہ“ علوم شرعیہ میں ایک عظیم اور جلیل الشان علم ہے،

اور سب سے زیادہ مفید بھی ہے، شرعی دلائل میں اس حیثیت سے غور کرنا کہ ان سے

احکام لئے جاسکیں ”اصول فقہ“ ہے۔

شرعی دلائل کے اصول میں سب سے بڑی اور اہم اصل، کتاب یعنی قرآن

حکیم ہے، پھر سنت نبویہ (علی صاحبہا الف الف تھیۃ) ہے، جس میں قرآن ہی کی

وضاحت و تشریع ہے ..... پھر اجماع کو بمنزلہ کتاب و سنت قرار دیا گیا، کیونکہ صحابہ

کرام بالاتفاق اجماع کے نہ ماننے والوں کو ڈانٹا کرتے تھے، ظاہر ہے کہ صحابہ کرام

ایسا بلا کسی دلیل کے نہیں کر سکتے تھے، کیونکہ صحابہ جیسے مسلمان بلا کسی قطعی دلیل کے کسی

مسئلے پر متفق نہیں ہو سکتے تھے اور جماعت کی عصمت دلائل سے ثابت ہے، اس لئے

اجماع بھی دلائل شرعیہ میں شمار کر لیا گیا۔

جب ہم صحابہ کرام اور سلف کے کتاب و سنت سے استدلال کے طریقوں پر غور کرتے ہیں تو صاف معلوم ہوتا ہے کہ وہ نظائر اور امثال کا نظائر و امثال پر بھی قیاس کیا کرتے تھے۔

اس قیاس پر بھی ان کا اجماع تھا اور اسے سب تسلیم کیا کرتے تھے، کیونکہ رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بہت سے ایسے واقعات پیش آئے جن کا ثبوت موجودہ نصوص سے نہیں ملتا تھا، اس لئے انہوں نے نصوصِ ثانیہ پر اس کا قیاس کیا اور انہیں (مقیس) انہیں (مقیس علیہ) میں شامل کر لیا، لیکن جزئیات کو کلیات سے ملانے کی چند شرطیں ہیں جو دونوں یادوں میں برابری کو صحیح قرار دیتی ہیں، قیاس میں ان شرطوں کو پیش انکر رکھنا پڑتا ہے تاکہ یہ گمان غالب ہو جانے کہ دونوں میں حق تعالیٰ کا ایک ہی حکم ہے، صحابہ کے اجماع سے یہ بھی ایک شرعی دلیل ہے اس کو قیاس کہتے ہیں جو چوتھے درجے پر ہے۔

جمہور علماء کا اتفاق ہے کہ یہی شرعی دلائل کے اصول ہیں، اگرچہ بعض علماء نے اجماع و قیاس نہیں مانا، مگر ایسے علماء، ناقابل الافتات ہیں۔

(مقدمہ ابن خلدون مترجم ج: ۲ ص: ۳۲۹، مطبوعہ نفیس اکیڈمی)

### اجماع کی مخالفت جائز نہیں:

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

”وَمَنْ يَشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى  
وَيَبْعَثُ عَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولَهُ مَا تَوْلِي وَنَصْلُهُ جَهَنَّمَ  
وَسَاءَتْ مَصِيرًا.“ (النساء: ۱۱۵)

ترجمہ: ..... ”اور جو کوئی مخالفت کرے رسول کی جبکہ کھل چکی اس پر سیدھی راہ اور چلے سب مسلمانوں کے رستے کے

خلاف تو ہم حوالہ کریں گے اس کو وہی طرف جو اس نے اختیار کی اور ڈالیں گے اس کو دوزخ میں اور وہ بری جگہ پہنچا۔“

اکابر علماء نے اس آیت سے یہ مسئلہ بھی نکالا ہے کہ اجماع امت کا مخالف اور منکر جہنمی ہے، یعنی اجماع امت کو ماننا فرض ہے۔

ابن کثیر رحمہ اللہ ”وَيَقْعُدُ غَيْرُ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ“ کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

”هذا ملازم للصفة الاولى ولكن قد تكون

المخالفة لنصل الشارع وقد تكون لما اجتمعت عليه

الامة المحمدية فيما علم اتفاقهم عليه تحقيقاً، فإنه

ضمنت لهم العصمة في اجتماعهم من الخطأ تشريفاً

لهم وتعظيمًا لنبיהם وقد وردت احاديث صحيحة

كثيرة في ذلك قد ذكرنا منها طرفاً صالحًا في كتاب

احاديث الاصول ومن العلماء من ادعى توادر معناها

والذى عول عليه الشافعى رحمة الله فى الاحتجاج على

كون الاجماع حجة تحرم مخالفته هذه الآية الكريمة

بعد التردد والفكير الطويل وهو من احسن

الاستبطاطات واقواها.“

(تفسیر ابن کثیر ج: ۱ ص: ۵۵۵، مطبوعہ قدیمی کتب خانہ)

ترجمہ: .....” یہ مخالفت (مخالفت اجماع) اگرچہ پہلی

مخالفت (مخالفت رسول) کے ساتھ تو لازم تھی مگر مخالفت کبھی

شارع کے مصراج کام کے خلاف کی صورت میں ہوتی ہے اور

کبھی اس بات کی خلاف ورزی میں جس پر امت محمدیہ کا اجماع

منعقد ہو چکا ہو، بشرطیکہ ان کا اتفاق و اجماع ثابت ہو، کیونکہ ان

کی شرافت اور ان کے نبی کی تخلیم کی خاطر ان کے اجماع کی خطاہ سے پاک ہونے کی ضمانت دی گئی ہے، اور اس بارے میں بہت سی صحیح احادیث وارد ہو چکی ہیں جن میں سے کچھ خاطر خواہ حصہ ہم نے احادیث الاصول کی کتاب میں نقل کیا ہے، جبکہ بعض علماء نے ان احادیث کے معنی کے تواتر کا دعویٰ کیا ہے، اور جس پر امام شافعی رحمہ اللہ نے اجماع کی جیت اور اس کی مخالفت کے حرام ہونے کے استدلال میں اعتماد و بھروسہ کیا ہے وہ یہی آیت کریمہ ہے، ایسا انہوں نے لمبی سوچ بچار کے بعد کیا ہے، اور یہ ایک عمدہ اور مضبوط استنباط واستدلال ہے۔“

اس بیان کے بعد اس کا منطقی نتیجہ یہی نکلتا ہے کہ قیاس کی مخالفت حرام ہے، کیونکہ قیاس کی جیت پر اجماع ہے اور اجماع کی مخالفت حرام ہے تو حد اوسط ساقط کرنے اور اکبر کو اصغر کے ساتھ ملانے کے بعد لامحالہ یہ مطلب نکلتا ہے کہ قیاس کی مخالفت حرام ہے، بالفاظ دیگر قیاس کا ثبوت اجماع سے ہے (صغری) اور اجماع دلیل قطعی ہے (کبری) تو قیاس کا ثبوت دلیل قطعی سے ہے۔

(نتیجہ) اسی طرح ہم کہتے ہیں کہ تمام اہل علم کا اس پر اجماع ہے کہ علم کا اطلاق پانچ اشیاء پر ہوتا ہے۔

۱:.....ملکہ۔ ۲:.....کل مسائل۔ ۳:.....معتد بہا مسائل۔

۴:.....کل تصدیقات۔ ۵:.....معتد بہا تصدیقات۔

اس میں ماہول مشہور کے مطابق علم کا اطلاق عموماً ملکہ پر ہوتا ہے، جس کا مطلب یہ ہے کہ مسائل میں اتنی مہارت حاصل کرنا جس کی وجہ سے آدمی بآسانی کلیات سے جزئیات کی تجزیج یعنی اصول سے مسائل جزئی کے نکالنے پر قادر ہو، لہذا جب علم کا مطلب و مفہوم یہی ہے تو بدایہتہ عالم وہ شخص کہلانے گا جو مسائل اور

جزئیات کا استنباط کر سکتا ہو اور پہلے گزر چکا ہے کہ قیاس یا عین استنباط ہے یا اس میں داخل ہے، کما قالہ الرازی رحمہ اللہ۔

البنا عالم کو استخراج سے روکنا اور اس کو قرآن و سنت کے فقط مصراحت تک محدود رکھنا مفقطاً علم کے منانی ہے جس کا کوئی عاقل قائل نہیں ہو سکتا۔

### فقہ اب فقط چاروں مذاہب تک محدود ہے

علامہ عبدالرحمن ابن خلدون فرماتے ہیں:

”پھر امام مالک کے بعد محمد بن ادريس مطبلی شافعی (امام شافعی رحمہ اللہ) کا زمانہ ہے، آپ امام مالک کے بعد عراق تشریف لے گئے اور امام ابوحنیفہ کے شاگردوں سے ملے اور ان سے فقہ سیکھا، آپ نے حجازیوں اور عراقوں کے طریقے ملا کر اپنا ایک نیا مسلک بنایا اور بہت سے مسائل میں امام مالک کی مخالفت کی۔

پھر امام احمد بن حنبل افیق دین پر چمکے، آپ بڑے محدثین میں سے تھے، آپ کے شاگردوں نے امام ابوحنیفہ کے شاگردوں سے فقہ پڑھا، حالانکہ ان کے پاس حدیث کا سرمایہ بہت تھا، آپ کے شاگرد ایک نئے مسلک کے ساتھ مخصوص ہوئے۔

اسلامی ممالک میں لوگوں نے انہیں چاروں اماموں کی تقلید پر قناعت کی اور دیگر اماموں کی تقلید کرنے والوں کا نام و نشان بھی نہ رہا (حالانکہ مذاہب کم از کم دس تھے، کما قالہ السیوطی)، لوگوں نے اختلاف ممالک کا دروازہ بند کر دیا، کیونکہ علوم کی اصطلاحوں کی کثرت ہو گئی اور اجتہاد کے مقام تک پہنچنے کی لوگوں میں صلاحیت نہیں رہی، اور اس لئے بھی کہ ہر کس و ناکس مجتہد نہ بن بیٹھے۔

اس لئے صراحت سے کہہ دیا گیا کہ اب لوگ اجتہاد کی صلاحیت سے عاجز ہیں اور سب تقلید کے لئے مجبور ہیں۔ ان چاروں اماموں میں سے جس کی چاہیں تقلید

کریں، یہ حرام ہے کہ چاروں کی باری باری تقلید کریں، کیونکہ اس طرح تو دین مذاق بن کر رہ جائے گا۔

اب فقه میں چاروں اماموں کے اقوال بیان کئے جاتے ہیں، اور ہر مقلد اپنے امام کے قول پر عمل کرتا ہے، جبکہ اصول کی تشریع اور روایت کی سند کا بھی اچھی طرح سے پیش نظر رکھنا ہے، آج ”فقہ“ کا بس اتنا ہی مفہوم ہے، اگر آج کوئی مجتہد بن بیٹھے تو اس کے اجتہاد کو کوئی تسلیم نہیں کرے گا اور نہ اس کی تقلید پر کوئی آمادہ ہو گا۔ آج دنیا کے تمام مسلمان انہیں چاروں کی تقلید کی طرف لوٹ گئے ہیں۔

(مقدمہ ج: ۲ ص: ۳۳۳)

### اممہ اربعہ میں سب سے زیادہ پیروکار امام ابوحنیفہ

پھر امام شافعی کے ہیں:

وہ مزید لکھتے ہیں کہ: امام احمد کے ماننے والے تھوڑے ہیں کیونکہ ان کے مذہب میں اجتہاد بہت کم ہے اور زیادہ تر اخبار و روایات پر مبنی ہے، ان کے ماننے والے اکثر شام و عراق کے علاقے بغداد اور اس کے نواح میں پائے جاتے ہیں، یہ سب سے زیادہ احادیث و روایات کے حافظ ہوتے ہیں۔

امام ابوحنیفہ کے ماننے والے آج عراقی، سندھی، چینی، ماوراء النہری اور تمام عجمی شہروں (جیسے ہندوستان، بگلہ دلیش اور برماء وغیرہ) کے مسلمان ہیں، کیونکہ ان کا مذہب خصوصیت سے عراق اور دارالسلام کا مذہب تھا، جو سرکاری مذہب تھا (جیسے آج کل عربی مذہب ہے سعودیہ وغیرہ میں) اور سرکاری مذہب ہی کو زیادہ مقبولیت حاصل ہوتی ہے، پھر آپ کے شاگردوں کو خلافائے عبادیہ کی صحبت بھی حاصل تھی اس لئے ان کے فقہ پر کثرت سے کتابیں لکھی گئیں اور شافعیوں سے مناظرہ کی مجلسیں بھی خوب گرم رہیں، اور اختلافی مسائل میں انتہائی نصیں و مفید مذاکرے ہوئے، اور انہوں نے

گھرے اور سخیدہ نظریات پیش کئے، اور عجیب و غریب خیالات کا اظہار کیا، ان کے کارنائے لوگوں کے سامنے ہیں جو تھوڑے سے مغرب میں بھی پائے جاتے ہیں، انہیں نقل کر کے مغرب میں لانے والے قاضی ابن عربی اور ابوالولید باجی ہیں۔

امام شافعی کے ماننے والے زیادہ تر مصر میں ہیں، ان کا مذهب عراق، خراسان اور ماوراء النہر میں بھی پھیل گیا ہے، شافعی اسلامی شہروں میں درس و تدریس میں اور فتاویٰ تویکی میں خفیوں کے دوش بدوس نظر آتے ہیں، ان میں مناظروں کی بڑی بڑی مجالسیں منعقد ہوتی رہیں، انتلافی مسائل کی کتابیں ان کے وضع وضع کے دلائل سے بھری پڑی ہیں، پھر یہ پُر رونق علمی مجالسیں نذر عدم ہو گئیں۔

امام مالکؓ کے ماننے والے خاص طور سے مغرب و اندلس میں ہیں کیونکہ اندلسی اکثر جاز میں آتے جاتے رہے، جاز ہی تک ان کا سفر رہتا تھا، اس زمانے میں مدینہ ہی دارالعلم تھا اور مدینہ ہی سے علم عراق پہنچا تھا، عراق اہل مغرب کے راستے میں نہیں پڑتا تھا (ورنہ شاید یہاں سے وہ حنفی مذهب ہی لے جاتے) اس لئے انہوں نے علمائے مدینہ ہی سے علم سکھنے پر قناعت کی، اس زمانے میں مدینہ کے شیخ، امام، امام مالکؓ تھے اور آپ سے پہلے آپ کے اساتذہ تھے اور آپ کے بعد آپ کے شاگرد تھے، مغرب والے (تیونس و مرکش اورالجزائر وغیرہ) انہی کے پاس آتے جاتے رہے اور انہی سے استفادہ کرتے رہے، لہذا دوسروں کو چھوڑ کر انہی کے معتقد بن گئے، علاوہ ازیں اہل مغرب و اندلس پر بدعت غالب تھی اور وہ عراقوں کی طرح شہری تمدن سے نا آشنا تھے، اس لئے یہ اس مناسبت کی وجہ سے بھی جازیوں کی طرف زیادہ مائل رہے تھے، کیونکہ جازیوں پر بھی بدعت غالب تھی، اس لئے ان پر ہمیشہ مالکی مذهب ترویزہ و شاداب رہا، اور اس پر شہریت کی تہذیب کا اثر نہیں پڑا جیسا کہ دوسرے مذاہب پر پڑا۔<sup>(مقدمہ ابن خلدون ج: ۲ ص: ۳۲۵، ۳۲۳)</sup>

وہ ایک دوسرے مقام پر لکھتے ہیں:

”عراقيوں کے امام ابوحنیفہ نعمان بن ثابت ہیں، آپ فقہ میں انتہائی بلند پایہ امام ہیں، آپ کا مقام کوئی نہ پاسکا، حتیٰ کہ آپ کے ہم مشربوں نے خصوصاً امام مالک و شافعی نے بھی فقہ میں آپ کے بلند مرتبہ کا اعتراف کیا ہے۔“ (ج: ۲، ص: ۳۲۲)

### غیر مقلدین کی کتابیں پڑھنے والا وقت ضائع کرتا ہے

واضح رہے کہ جو لوگ فقہ اور قیاس کے خلاف ہیں انہیں آج کل کی اصطلاح میں ”غیر مقلد“ کہتے ہیں، جبکہ وہ خود کو ”اہل حدیث“ کے نام سے موسم کرنے کی کوشش کرتے ہیں، ایسے لوگوں کو معتقد میں اور علماء کی اصطلاح اور عرف میں ”ظاہری“ یا ”اہل الظواہر“ کہا جاتا ہے، ”ظاہری“ کا مطلب یہ ہے کہ یہ لوگ ظاہر حدیث پر چلتے ہیں، اگر کوئی حدیث سند کے لحاظ سے صحیح ہے یا آج کل کے غیر مقلدین کے زعم میں وہ بخاری و مسلم میں مردی ہو تو اس کا لفظی مطلب مراد لیتے ہیں، خواہ وہ شارع علیہ السلام کی مراد ہو یا نہ ہو، مثلاً: اگر کسی کسی ہوا خارج ہوئی مگر اس نے آواز نہیں سنی یا بدبو کا احساس نہیں کیا، تو اس کا وضو برقرار ہے، کیونکہ حدیث میں ہے کہ جب تک آواز نہ سنبھالی جائے یا بدبو نہ پائے اس وقت تک مسجد سے نہ نکلے۔ دیکھئے! اس کا ظاہر مطلب تو یہی ہے کہ ان دو شرطوں کے بغیر وضو نہیں ثوثتا، لیکن حضور علیہ السلام کا مطلب یہ ہرگز نہیں! آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا مطلب یہ ہے کہ شک کے درپے نہیں ہونا چاہئے، کیونکہ اس سے وسوساً اور مانجھویا کی یہماری بڑھتی ہے، بلکہ یقین پر چلنا چاہئے، لہذا جب وضو کا پہلے سے یقین تھا تو اب بغیر احساس ہوا کے پریشان نہ ہونا چاہئے، حتیٰ کہ اگر آدمی کو زکام یا تیز ہوا چلنے یا شور کی وجہ سے بدبو سمجھنے اور آواز سننے کا علم تو نہ ہو سکا، مگر اسے خروج کا یقین ہو گیا تو فقهاء کے نزدیک اس کا وضو ثابت گیا، اور یہ بات بغیر کسی زیادہ غور و فکر کے سمجھ میں آتی ہے، علی ہزار الفتاوی!

ایسے لوگوں کے متعلق ابن خلدون کا تبصرہ پیش نظر رہے:

”آج ظاہریہ کا مذہب بھی مت منا گیا ہے، کیونکہ اس کے امام ختم ہو گئے اور جو یہ مذہب اختیار کر لیتا ہے اس پر جمہور کی طرف سے لعن طعن پڑتی ہے، اب یہ مذہب محض کتابوں میں ہے، کہیں اور نہیں، بہت سے طلبہ جوان کے مذاہب کا مطالعہ کرنا چاہتے ہیں اور ان کتابوں سے ان کا فقہ اور مذہب سیکھنا چاہتے ہیں وہ اپناؤقت ضائع کرتے ہیں، اور اس سے جمہور کی مخالفت اور ان کے مذہب سے انکار بھی لازم آتا ہے، ہو سکتا ہے کہ وہ اس مذہب کی وجہ سے بدعتیوں میں شمار کرنے والے جائیں کیونکہ وہ اساتذہ کی چابی کے بغیر کتابوں سے علم کو نقل کر رہے ہیں۔

ابن حزم نے ایسا ہی کیا تھا، حالانکہ حفظِ حدیث میں ان کا بہت اونچا مقام تھا، یہ ظاہریہ مذہب کی طرف لوٹ گئے اور اس میں ایسے ہوشیار و ماہر ہو گئے کہ اپنے زم میں ان کے اقوال نے اجتہادی درجہ حاصل کر لیا اور امام داؤد (ظاہری) کی مخالفت بھی کی اور بہت سے مسلمان اماموں پر بھی لے دے کی، علماء کو ان کا رو یہ برا معلوم ہوا اور انہوں نے اس مذہب کی پوری تفصیل سے تردید کی اور برائی بیان کی، اور ان کی کتابوں سے بایکاٹ کیا اور بازاروں میں ان کی خرید و فروخت پر پابندی لگادی، بلکہ کبھی کبھی تو انہیں پھاڑ بھی دیا جاتا تھا۔“ (مقدمہ ج ۲: ص ۳۲۲)

### کیا فقہاء قصور وار ہیں؟

ایک ایسے وقت اور ایسے ماحول میں جہاں لوگ جہالت کی ظلمت اور لادینیت کی ولدی میں بری طرح پھنس گئے ہوں، فقہاء پر عیب لگانا کوئی غیر متوقع اور زیادہ تجہب انگیز بات نہیں، کیونکہ صفراء کا مریض شہد کو بھی کڑوا کہتا ہے، حالانکہ قصور شہد کا نہیں ہوتا بلکہ مریض کا مزانج بگاڑ کا شکار ہونے کی وجہ سے اسے پسند نہیں کرتا ہے، پھر ہر آدمی اپنے ماحول اور عقل کے تناظر میں اشیاء کا جائزہ لیتا ہے، اس بارے میں ایک مشہور ہے کہ ایک علاقے میں کوئی آیا، اتفاق سے اس علاقے کے لوگوں

کی ناکیس چیزی ہوئی تھیں، اس شخص کو دیکھ کر لوگوں نے تالیاں بجانا اور شور مچانا شروع کیا کہ ناکو آگیا۔ یعنیہ اسی طرح آج فہم دین کا درجہ اتنا ادنیٰ ہو چکا ہے کہ روزمرہ کی زندگی میں اس کا مقابلہ بآسانی کیا جاسکتا ہے، گو کہ اس میں سب لوگ برابر نہیں مگر اکثریت ایسے ہی لوگوں کی ہے اور یہ شرح مسلسل بڑھ رہی ہے، اگرچہ دینی تعلیمات عام ہو رہی ہیں، اخبارات اور جرائد میں فتوے شائع ہو رہے ہیں، منبروں پر تقریریں ہو رہی ہیں، مسائل بیان کئے جا رہے ہیں اور مسجدوں میں دروس کے انتظامات بڑے پیالے پر کئے جا رہے ہیں، مگر جیسا کہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے کہ علم فقط مسائل جانے کا نام نہیں بلکہ اس میں ملکہ پیدا کرنا ہی اصل علم ہے، اور وہ چیز آج معدوم و ناپید ہے۔

مثلاً: آپ کو مسجد میں ایسے لوگ بھی بآسانی نظر آجائیں گے جو نمازی ہونے کے باوجود اتنا بھی نہیں جانتے ہیں کہ صفت کی ابتداء کہاں سے ہونی چاہئے؟ وہ یا تو بالکل الگ ایک سائنس میں کھڑے ہو کر الگ صفت بناتے ہیں یا ان میں سے ایک کسی صفت کے کنارے کھڑا ہو کر باقی لوگوں کو اپنی طرف لکھنپتا ہے، وہ اتنا بھی نہیں جانتا کہ بجائے اس کے ساتھ والے شخص کو اپنی طرف قریب کراؤں پھر وہ دوسرے کو قریب کر لے یا اور اس طرح پچاس آدمی کو میری طرف آنا پڑے یا پھر صفت میں خلا رہ جائے کیوں نہ میں صفت کے آخری آدمی کے ساتھ خود قریب ہو جاؤں۔

ایسے لوگوں کے ذہن میں فقہ اور فقیہ کی کیا قدر منزلت ہوگی؟ اس پر تبصرہ کرنے کی ضرورت نہیں، فقهاء کا قصور یہ ہے کہ انہوں نے شارع کے ارشادات کو سمجھا ہے اور لوگوں کے لئے انہیں آسان فرمایا ہے، جیسے کہ امام ترمذی رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ”وَكَذَالِكَ قَالَ الْفَقَهَاءُ وَهُمْ أَعْلَمُ بِمَعْنَى الْحَدِيثِ.“ (ترمذی باب غسل المیت) کہ فقهاء حدیث کا مطلب زیادہ بہتر سمجھتے ہیں۔

اسی نکتے کو بعض ظاہریں لوگوں نے جھگڑے کی بنیاد بنا یا ہے، حالانکہ ان کو

تو فقهاء کا احسان مند ہونے کا اقرار کرتا چاہئے تھا اور ان کا شکرگزار ہونا چاہئے تو کیونکہ فقهاء ہی وہ جماعت ہے جس نے اپنی انٹھک محتنوں سے امت کے لئے ایسے اصول وضع کر دیئے اور ایسے ضابطے بنادیئے کہ جس کے اندر تمام جزئیات کو اور قیامت تک آنے والے واقعات اور رونما ہونے والے حادثات کو بند کر دیا ہے، ان کی محتنوں کی بدولت اسلام اب کسی زمانے تک محدود نہ رہا بلکہ ان قوانین کی روشنی میں ہر دور کے مسائل اس سے معلوم کئے جاسکتے ہیں۔

پھر یہ قوانین پونکہ شارع ہی کے کلام سے اخذ کئے گئے ہیں اس لئے جو بھی مسئلہ فقہ کی طرف منسوب ہوگا تو وہ دراصل شارع کی طرف ہی منسوب ہوگا۔

اس کی مثال یوں سمجھ لیں کہ ایک آدمی نے اپنے خادم سے کہا: میں سو جاتا ہوں، تم بچوں کو شور نہ کرنے دو۔ اب اگر خادم ہوشیار ہوگا تو آرام پر خلل انداز ہونے والی ہر چیز کو وہاں سے ہٹانے گا، خواہ وہ بچوں کے کھیلے کا شور ہو یا رونے کا غل، رکشہ وغیرہ گاڑی کے ہارن کا شور ہو یا نمر سیدہ آدمیوں کے زور سے بولنے کا وغیرہ، اگر وہ صرف بچوں کو ہی روکتا ہے اور مستری کو ہتھوڑا مارنے یا کسی کو ڈھول بجانے سے نہیں روکتا کیونکہ اس کے زعم میں صاحب نے تو صرف بچوں کا نام لیا ہے، ڈھول کی آواز کا نام تو نہیں لیا ہے، تو کیا یہ صورت زیادہ سمجھیدگی اور تعمیل کی ہے یا پہلی صورت؟ نیز اگر پہلی صورت میں وہ کسی بڑے معمول خص کو شور کرنے سے روکتا ہے تو کیا یہ کہنا مناسب ہوگا کہ یہ خادم اپنی طرف سے روکتا ہے یا یہ کہ اپنے صاحب کے کہنے پر؟ ظاہر ہے ہر باشور آدمی یہی کہے گا کہ یہ سب کچھ وہ اپنے صاحب کے کہنے پر کر رہا ہے، اگرچہ اس نے ان تمام چیزوں کے نام گن کرنہیں بتائے تھے۔

ٹھیک اسی طرح فقهاء نے شارع کے کلام کا مقصد جان کر اس سے قوانین اور کلیات اخذ کیں جو عیب کی بات نہیں بلکہ حکمت اور داشمند کا اثر ہے۔ آسان لفظوں میں اس کی مثال ابو داؤد کی اس حدیث کے ضمن میں سمجھ لیں:

”عن ابن عمر قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: اذا تباعتم بالعينة واحذتم اذناب البقر ورضيتم بالزرع وتركتم الجهاد سلط الله عليكم ذلا لا ينزعه حتى ترجعوا الى دينكم.“

(ص: ۳۹، مطبوعہ میر محمد)

ترجمہ: ..... ”حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: جب تم بیع عینہ کرنے لگو اور گائے (نیل) کی دم پکڑنے لگو اور زراعت پر خوش ہو کر جہاد کو چھوڑ دو گے تو اللہ تم پر ایسی ذلت مسلط کر دے گا جو اس وقت تک نہیں اتارے گا جب تک تم اپنے دین کی طرف واپس نہ لوٹو گے۔“

اس حدیث میں مسلمانوں کی ذلت کے دو اسباب تلائے گئے ہیں، ایک عینہ کی بیع اور دوسرا زراعت۔ بیع عینہ یہ ہے کہ کسی کو کوئی چیز ادھار دے دی جائے اور پھر اس سے کم قیمت میں (نقد کے ساتھ) واپس لے لے۔ دوسری احادیث کی طرح اس حدیث میں بھی دو پہلو ہیں، ایک ظاہری کہ ان دو ہی چیزوں سے بچا جائے تو ذلت نہیں آئے گی۔

دوسرا اصل مطلب ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا مطلب یہ ہے کہ جہاد اور دین کے سوا دنیاوی کاموں میں انہاک سے دشمن کو موقع ملتا ہے، وہ ہتھیار بنانے میں لگ جائے گا اور تم معیشت کے استحکام میں، اس طرح ایک وقت ایسا آجائے گا کہ تم جہاد کے لئے ضروری قوت اور اقدامات سے محروم ہو جاؤ گے، جبکہ تمہارا دشمن مضبوط سے مضبوط تر ہو جائے گا، پھر تم اس کا مقابلہ نہیں کر سکو گے تو وہ تمہیں شکست دے کر ذلیل کر دے گا۔

یہ دوسرا مطلب فقاہت پر ہتھی ہے کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے فرمان سے ان کی مراد و غرض کے مطابق ایک قانون کلی مستفاد کیا گیا جس میں زراعت کے علاوہ کھیل تماشے مثلاً: ثی وی، کرکٹ، حرفت اور صنعت وغیرہ تمام دنیوی شعبے شامل ہیں، یہ صرف زراعت کی نحودت کی بناء پر نہیں بلکہ حرام خوری اور آرام طلبی کی وہ تمام صورتیں اس میں داخل ہوئیں جن کی بناء پر دین اور جہاد سے دوری لازم آتی ہو۔

بنظرِ انصاف دیکھا جائے تو دوسرا مطلب بالکل صحیح اور قابل فہم ہے کہ آج کل مسلمانوں پر ذلت کا عذاب صرف اسی وجہ سے نہیں آیا کہ وہ زراعت یا بیع عینہ میں لگ گئے تھے، بلکہ دیکھا جائے تو ان دونوں سے زیادہ دیگر تباہی کے اسباب باعثِ ذلت ہیں، آج یہود و ہندو اور تمام مغربی ممالک اسلحہ سازی میں لگے ہوئے ہیں، جنگیں لڑنا ان کی خارجہ پالیسیوں کا لازمی حصہ بن چکی ہیں، جبکہ مسلمان معیشت اور زیادہ سے زیادہ قرضے وصول کرنے، عیش و آرام کا سامان کرنے اور لباس وغیرہ کی فکر میں منہمک ہیں، آج جبکہ یہ سطور زیر قلم ہیں ساری دنیا میں جنگ کی باتیں ہو رہی ہیں، ہم نے اپنے پڑوس میں ایک اسلامی ریاست کو ختم کرنے میں کوئی کسر روانہ رکھی، اب عراق پر جنگ کے بادل منڈلا رہے ہیں مگر ساری قوم کی نظریٰ وی کی اسکرین پر ہے کہ جنوبی افریقہ کے کھیل کے میدان میں کرکٹ کا کھیل کون جیتا ہے؟

تو کیا یہ سب کچھ تو جائز ہو جائے اور صرف زراعت والوں کو ملزم قرار دے کر ساری ذمہ داری ان کے سر پر ڈال دی جائے؟

فقہاء نے اپنی زندگیاں اسی مقصد میں صرف کیں کہ نصوص کے علل کو معلوم کیا جائے، باہم تعارض کو رفع کیا جائے، تطیق کر کے یا ترجیح دے کر پھر ناخ و منسوخ اور حقیقت و مجاز اور عام و خاص وغیرہ میں فرق کر کے ان کے محامل اور موقع تلاش کئے جائیں۔

اگر لاکھوں میں ایک دو سکلے ایسے آجاتے ہیں جہاں مقلد یا غیر مقلد کی نظر

میں کسی امام مذہب یا کسی فقیہ سے غلطی سرزد ہوئی ہے تو انصاف کا تقاضا یہ ہے کہ اس کو بہانا بنانا کر تیر تنقید نہیں بنانا چاہئے، بلکہ اس کی توجیہ کر لینی چاہئے اور حسن ظن کے مطابق یوں کہنا چاہئے کہ شاید اس میں دوسرے مذہب کے امام کی بات زیادہ وزنی ہو، گویا یہ اجتہادی غلطی ہے کوئی معصیت نہیں، اللہ اجتہادی خطاء پر بھی ایک نیکی عطا فرماتا ہے۔

اس بارے میں عبدالرحمٰن بن خلدون نے کیا خوب بات کہی ہے؟

”آپ ائمہ مجتہدین کے بارے میں بدگمانی نہ کیجئے، لوگوں میں یہی وہ طبقہ ہے جو حسن ظن کا زیادہ حقدار ہے، اگر ان کی کوئی بات بظاہر سمجھ بھی نہ آئے تو اس کی ان کی شان کے لائق توجیہ کر لینی چاہئے۔“ (مقدمہ حصہ دوم ص: ۳۲۰)

### منکرینِ فقه کی مثال

جو لوگ فقه سے لتعلقی کا اظہار کرتے ہیں، جب ان سے کہا جاتا ہے کہ جو مسائل قرآن و حدیث کی نصوص میں مصرح نہیں، انہیں کیسے معلوم کیا جاسکتا ہے؟ اس کے جواب میں عموماً وہ یہ کہتے ہیں کہ اسلام مکمل ہے، اس میں کوئی چیز رہتی نہیں ہے، مگر جب ان سے کسی جزوی مسئلہ کے بارے میں دریافت کیا جائے تو تب وہ استنباط کے مجبوراً قائل ہو جاتے ہیں، مگر متفقین کے فقه کے برخلاف اپنی اختراع کے مطابق، گویا ان کا مقصد یہ ہے کہ فقه حنفی، مالکی یا شافعی کی ضرورت نہیں ہم نئی مذویں کریں گے۔

ایسے لوگوں کی مثال یوں سمجھ لینی چاہئے کہ ایک شخص سامنے تجربات اور ضرورت کا تو قائل ہو، مگر وہ یہ اصرار کرتا ہو کہ اب تک کی تحقیق سے جو اشیاء معرض وجود میں آئی ہیں ان سب کو تلف کر کے نئے تجربات کے جانے چاہیں، تاکہ موجودہ چیزوں سے بہتر نمونے تیار کئے جائیں۔ ظاہر ہے ایسا کہنے والا کوئی احمق ہی ہو سکتا

ہے، پھر اگر وہ یہ بات کہہ دے تو کوئی دانشمند اس کی بات پر کان نہیں دھرے گا، کیونکہ اس کی کیا ضمانت ہے کہ ان اشیاء کو تلف کرنے کے بعد پھر سے ایسی تحقیق میں کامیابی حاصل کی جاسکتی ہے؟ بلکہ اگر اسے شوق ہے تو سابقہ کا وشوں پر پانی پھیرنے کی وجایے وہ اپنی جستجو میں لگا رہے شاید وہ کوئی فغم البدل لانے میں کامیاب ہو سکے، سابقہ تحقیق کو تلف کرنے اور اس پر مرتب ثمرات کو ضائع کرنے اور اس کے ماہرین کو تنقید کا نشانہ بنانے کی ضرورت نہیں ہے۔

ٹھیک اسی طرح غیر مقلدین کو چاہئے کہ نت نئی ایجادات کے اس دور میں مسائل فقہیہ کی بہت ضرورت پیش آتی ہے، اور وہ اشیاء نہ تو نصوص میں صراحةً سے بیان کی گئی ہیں اور نہ ہی آپ کے موقف کے مطابق ان کا حکم معلوم کیا جاسکتا ہے، لہذا اگر آپ کے پاس ان مسائل کا حل نہیں تو ان لوگوں پر تولع طعن نہ کریں جو اس کی اہلیت رکھتے ہیں۔

آپ تو آج تک یہ ثابت نہ کر سکے کہ یہیں اور اس کے دو دھ کا حکم کہاں سے اور کیسے ثابت ہے؟ حالانکہ یہ ایک پرانا مسئلہ ہے، اگر اسے گائے پر قیاس کرتے ہیں تو اس سے فقہاء کی بات ماننی پڑتی ہے، اور اگر الگ جنس مانا جائے تو قرآن و حدیث میں اس کا نام تک کہیں نہیں ملتا، ایسے میں آپ جدید، جدید تر اور جدید ترین مسائل کا حل کہاں سے نکالیں گے؟

**قیاس کلیات اور جزئیات کو ملانے کا واسطہ ہے، اضافہ نہیں:**  
 بعض ظاہرین قسم کے لوگ یہ سمجھنے لگے ہیں کہ قیاس اس اعتبار سے شرع کے منافی ہے کہ یہ احادیث فی الدین یعنی دین میں اضافہ اور زیادتی کا راستہ ہے، حالانکہ یہ غلط فہمی ہے، حقیقت ایسی نہیں جیسا کہ آپ نے سابقہ مثال سے اندازہ لگایا ہو گا۔

اصل بات یہ ہے کہ حضور علیہ السلام ایک مقفن تھے، پھر دینِ اسلام کسی مخصوص خطے یا محدود زمانے کا نہ ہب نہیں، دوسری طرف یہ طے شدہ ہے کہ گن گن کر جزئیات کا احاطہ ممکن نہیں، اس لئے شریعت کے عام احکام قوانین کلیے ہیں، مثلاً: صحابہ رضی اللہ عنہم قرآن کے اولین مخاطب تھے، ہمارا کوئی نام نہ تھا، مگر آج ہم بھی قرآن پاک کے مخاطب ہیں، ظہار کے کفارے کا حکم خاص صحابی کے متعلق نازل ہوا، مگر ہر ظہار کرنے والا اس کفارہ پر عمل کر سکتا ہے، علی فرز (النیای)

چونکہ جزئیات وقٹا فو قٹا یکے بعد دیگرے روپا ہوتی رہتی ہیں، محض وضع کے اعتبار کسی منقول کلی میں سما نہیں سکتیں، اس لئے قیاس کو درمیان میں لا کر ان کو قوانین کلیے سے ملایا جاتا ہے تاکہ ان کا حکم بھی معلوم ہو سکے، چنانچہ ابن خلدون رقطراز ہیں:

”خوب یاد رکھئے! انسان جن علوم میں غور و خوض کرتا ہے، اور جن کو لوگ شہروں میں سکھتے اور پڑھتے ہیں وہ دو قسم کے ہیں: طبعی جن پر انسان اپنی فکر سے قابو پالیتا ہے..... دوسری قسم علوم تقلییہ وضعیہ کی ہے، ان تمام علوم کا مرجع مستند و اضع شرعی کی خبریں ہیں، ان میں عقلی گھوڑے دوڑانے کا میدان نہیں۔ ہاں! عقل کے ذریعہ اور قیاس کے راستے سے جزئیات کو کلیات سے ضرور ملایا جاتا ہے، دوسرے لفظوں میں یوں کہہ دیجئے کہ ان میں فروع اصول سے بذریعہ قیاس ملائے جاتے ہیں، کیونکہ جزئیات جو یکے بعد دیگرے پیدا ہوتی رہتی ہیں محض وضع کے اعتبار سے کسی منقول شرعی کے اندر سما نہیں سکتیں اس لئے انہیں قیاس کے ذریعہ کلیات سے ملانا پڑتا ہے، مگر یہ قیاس بھی خبری سے پیدا ہوتا ہے کیونکہ اصل میں حکم کا ثبوت ہے اور اصل منقول ہے، اس لئے قیاس کا مرجع بھی نقل ہی ہوئی۔“ (مقدمہ حصہ دوم ص: ۳۲۹)

اس سے صاف معلوم ہوا کہ قیاس اور بدعت میں بڑا فرق ہے، قیاس سے نیا حکم ثابت نہیں ہوتا ہے بلکہ کسی جزئی کو کلی سے ملا کر اس کلی کے حکم میں شامل کیا جاتا ہے اور چونکہ اصل اور کلی تو منقول ہے لہذا یہاں کوئی نیا حکم نہیں لگایا گیا بلکہ یہ ظاہر کیا

گیا کہ یہ جزئی اس کلی کے حکم میں ہے، بالفاظ دیگر قیاس سے ثابت (مقیس) کسی قاعدہ کلیہ کے اندر ہوتا ہے، جبکہ بدعت کا حکم نیا اور بالکل خود ساختہ ہوتا ہے، وہ کسی قانون سے اخذ شدہ نہیں ہوتا ہے۔

اس غلط فہمی کی مثال ایسی ہے کہ آج کل لوگ علماء پر یہ اعتراض بکثرت کرتے ہیں کہ: ”مولوی تو لوگوں کو کافر بناتے ہیں۔“ یہ بات اس وقت کہی جاتی ہے جب کوئی آدمی عمل کفر کی وجہ سے فتویٰ کی زد میں آجائے، اور ازالہ کی مثال ایسی ہے کہ ان سے کہا جائے کہ علماء کافر بناتے نہیں بلکہ کافر بتاتے ہیں، یعنی وہ مولوی کے فتوے سے کافر نہیں ہوا بلکہ ظاہر ہوا، کیونکہ اس نے ایسی بات کہی تھی یا ایسا کام کیا تھا جو کسی قاعدے کے مطابق کفر کے زمرے میں آتا تھا، لوگوں کو اس کا پتہ نہیں تھا تو مفتی صاحب نے وہ کلیے اس پر منطبق کر کے اس کو اس میں شامل کر دیا جس سے عام لوگوں پر اس کا کفر ظاہر ہوا۔

**لهمک** اسی طرح یہ سب جزئیات روزِ اول سے ان قوانین میں داخل تھیں، مگر عدم موجودگی کی وجہ سے لوگوں کو ان کا حکم معلوم نہ تھا، فقهاء کرام نے ہمیں ان کا حکم معلوم کرنے کا طریقہ بتایا اور خود بھی اس کی کچھ تفاصیل بتا دیں، ”فقہ“ اس کے سوا کچھ نہیں۔ گویا فقهاء احکام بناتے نہیں بلکہ احکام بتاتے ہیں، اگر اس ایک نکتہ اور نقطہ کو صحیح سمجھا جائے تو جھگڑا اٹھتی ہو جائے گا۔

### فقہاء میں اختلاف کے اسباب:

اس ضمن میں یہ وضاحت کرنی بھی ضروری ہے کہ جس طرح غیر مقلدین کو فقهاء کے قیاس پر اعتراض ہے، اسی طرح اکثر مجددین کو فقهاء کے اختلاف پر بھی اعتراض ہے، چونکہ ان دونوں اعتراضوں سے فقہ کی منزلت پر نہ صرف اثر پڑتا ہے بلکہ اس کی وقعت لوگوں کے ذہنوں سے جاتی رہتی ہے، پھر اس کا اثر یہ ہوتا ہے کہ

متکاصل اور کاہل قسم کے لوگ تو عمل سے پہلو تھی کا بہانہ ڈھونڈتے ہیں کہ: علماء جب خود کسی مسئلے پر متفق نہیں ہوتے ہیں تو ہم کہاں جائیں؟ ہم کس پر عمل کریں؟ کس امام کے پیچھے اور کسی مسجد میں نماز پڑھیں؟ وغیرہ وغیرہ، جبکہ عصری علوم کے زہر سے لیس یا یوں کہنے کہ مستغزین کو رائے زندگی کا موقع ملتا ہے کہ جب علماء عقل سے مسائل دریافت کر سکتے ہیں تو کیا ہم ان سے کم ہیں؟

اس لئے مناسب سمجھا گیا کہ اس ضمن میں پہلی غلط فہمی کے ازالے کی طرح دوسری کا بھی ازالہ کیا جائے، بلکہ پہلے اعتراض سے یہ دوسرا زیادہ خطرناک ہے، کیونکہ پہلا اشکال بھی اگرچہ صحیح نہیں مگر اس میں وقت نظر کی ضرورت ہے کہ قیاس کیا چیز ہے؟ اس لئے بعض علماء پر یہ مسئلہ مخفی رہا جبکہ دوسرا اعتراض شخص تلبیس اپنیں ہے، جس کا مقصد کوئی حق طلبی نہیں بلکہ حق یعنی ابہام پیدا کرنا ہے، گویا پہلا اشکال کم علمی اور دوسرا علمی پر مبنی ہے۔

جو لوگ یہ سوال اٹھاتے ہیں ان سے گزارش کی جاتی ہے کہ علماء کا اختلاف رائے اور دلائل عقلیہ سے استدلال اور ہمارے استدلال میں بڑا فرق ہے، ہم اگر عقلی انداز سے بات کریں گے تو ننانوے فیصد گمراہی کا امکان ہے، جبکہ فقہاء و علماء کی گفتگو میں غلطی کا امکان تقریباً ایک فیصد ہے۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ علماء جو بھی بات کریں گے وہ اصول شرعیہ اور نصوص قطعیہ کی روشنی میں ہوگی اور روشنی میں بے راہ روی کا امکان نہ ہونے کے برابر ہوتا ہے، جبکہ مستغزین کے پاس تو ضروری فرائض کا علم بھی نہیں ہوتا چہ جائیکہ وہ ان اصول کے تناظر میں بات کر سکیں جن کے لئے زندگی بھر کی محنت درنگار ہے، گویا علماء کی عقل نقل سے مقید ہے جبکہ مستغزین کی عقل نقل سے آزاد ہوتی ہے۔

پھر ان کا اختلاف کسی بہانے کا سہارا اس لئے نہیں بن سکتا ہے کہ لاکھوں مسائل کی تحقیق میں اختلاف ناگزیر تھا، اس میں اتحاد کا کوئی امکان نہیں تھا، لہذا جب

ایک چیز ممکن ہی نہیں تو اس میں تنقید کرنا فضول ہے۔

اختلاف کے ناگزیر ہونے کے کچھ اسباب تو چیجھے بیان ہو چکے ہیں، جن کا  
یہاں اجمالاً اعادہ کیا جاتا ہے۔

۱:..... قرآن و حدیث عربی میں ہیں اور عربی میں ایک لفظ کئی معنوں کا حامل  
ہوتا ہے، معنی مراد کی تعین کے لئے قرآن اور ترجیحات کا سہارا لینا پڑتا ہے اور ترجیحات  
مختلف ہوتی ہیں، لہذا اختلاف ناگزیر ہوا۔

۲:..... احادیث سب یکساں نہیں ہیں کسی کی سند قوی ہوتی ہے، تو کسی کی  
اقوی یا پھر ضعیف، یا ایک زمانے میں سند صحیح رہتی ہے پھر آگے چل کر اس میں ضعیف  
راوی آجائے کی وجہ سے ضعف پیدا ہوتا ہے، اس لئے ترجیح بدل جاتی ہے۔

۳:..... بہت سی احادیث اور احکام میں بظاہر نکراوہ اور تعارض معلوم ہوتا ہے،  
اس تعارض کو دور کرنے کے طریقے مختلف ہیں، کوئی ایک کو ترجیح دیتا ہے تو کوئی  
دوسرے کو، اس لئے اختلاف کے بغیر چارہ نہیں۔

۴:..... علاوہ ازیں نت نتی با تیں رونما ہوتی ہیں جو کسی نص کے گھیرے میں  
نہیں آتی ہیں، اس لئے اسے کسی ادنیٰ مشاہدہ کی وجہ سے کسی دلیل کے دائرہ میں بند  
کرنا پڑتا ہے۔

۵:..... مزید یہ کہ صحابہ رضی اللہ عنہم نے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے مختلف  
ارشادات سے اور اعمال دیکھے، پھر وہ اطراف عالم میں پھیل گئے، جبکہ بعض دارالجہра  
میں مقیم رہے، انہوں نے لوگوں کو اپنے اپنے علم کے مطابق تعلیم دی اور لوگوں نے  
قبول کر لی، مثلاً حضور علیہ السلام نے نوجوان کو روزہ کی حالت میں یوں کا بوسہ لینے  
وغیرہ سے روک دیا اور یوڑھ کو اجازت فرمائی، ایک صحابی پہلی مجلس میں حاضر رہا اور  
نفی والی حدیث سن سکا، جبکہ دوسرا صحابی دوسری مجلس میں حاضر رہا اور اس نے رخصت  
والا فرمان سن لیا، فرض کر لیجئے کہ دونوں دوسری مجلس سے غائب رہے، اوہر اللہ عز وجل

نے مسلمانوں کو سوال کرنے سے روک دیا تھا، تو اگرچہ نفی کی حدیث میں یہ راز تھا کہ نوجوان بوسے لیتے وقت اپنے اوپر قابو نہیں پاسکے گا، جبکہ یوڑھے میں یہ اندریشہ نہیں تھا، مگر اس کی صراحت نہیں کی گئی۔

ای طرح کسی نے حضور علیہ السلام کو نماز میں رکوع کرتے وقت دونوں ہاتھوں کو کندھوں یا کانوں تک آٹھاتے ہوئے دیکھا، جبکہ بعض دیگر نے بغیر ہاتھ آٹھائے رکوع میں جاتے ہوئے دیکھا تھا۔

توجہ یہ لوگ دوسروں کو یہ احادیث بیان کرنے لگے اور ہمارے دور کی طرح اس وقت تعلیم میں بہت زیادہ دلائل کا سہارا نہیں لینا پڑتا تھا (جیسا کہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے) اس لئے صحابہ سے مختلف سننے والوں نے اس میں تعییم کر کے اسے قانون کلی بنایا، اس لئے اختلاف پیدا ہوا۔

۶..... کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ ابجتہاد کرتے وقت ایک مجتہد کی نظر ایک اصول پر رہتی ہے، دوسرا اصول اس وقت ذہن میں ہوتا نہیں یا ہوتا تو ہے مگر وہ مرجوح ہوتا اور جو پیش نظر ہے وہ راجح ہوتا ہے، یہ اسی کے مطابق حکم نکالتا ہے جبکہ اس کے بالکل برعکس دوسرے مجتہد کی نظر اس دوسرے اصول پر ہوتی ہے تو وہ دوسرا حکم نکالتا ہے۔

مثال: اللہ نے مطلقہ عورت کو عدت گزارنے کے لئے تین "قرود" تک انتظار کرنے کا حکم دیا ہے، جو معین ہے کہ عورت تین قرود، گزارے گی، مگر تین قرود کیا چیز ہے؟ آیا اس سے مراد تین مرتبہ ماہواری کا آنا ہے یا دو ماہواریوں کے درمیان طہارت کا زمانہ؟ چونکہ عربی لغت میں اس لفظ "قرء" کا اطلاق دونوں معنوں پر ہوتا ہے اس لئے ترجیح کی ضرورت پیش آئی، تو حنفیہ نے لفظ "ثلثہ" تین عدد کے پیش کے پیش نظر حیض (ماہواری) کے معنی کو راجح قرار دے دیا، جبکہ شافعیہ نے تائیث عدد کو لمحونظر کر کر "طہر" کو ترجیح دے دی، لہذا حنفیہ کے نزدیک عورت عدت کے لئے تین

حیض کا انتظار کرے گی جبکہ شافعیہ کے مطابق تین طہروں کا۔

دیکھئے! یہاں اصول و نوں طرف موجود ہیں، مگر شافعیہ نے قانونِ عربی اور  
نحوی قاعدے کو ترجیح دے دی، جبکہ حنفیہ نے عدد یعنی خاص کے قانون کو راجح سمجھا،  
کیونکہ شافعیہ کا قانون عربیت اور نحو سے اخذ کیا گیا ہے جو ظنی ہے، جبکہ حنفیہ کا قاعدہ  
قرآن سے لیا گیا ہے جو کہ قطعی ہے، لہذا یہی راجح ہونا چاہئے۔

اس سے زیادہ آسان مثال یہ ہے جیسا کہ حضرت تھانوی صاحب نور اللہ  
مرقدہ نے اس کی تقریر فرمائی ہے:

”بعض اوقات قواعد فہمیہ کسی خاص واقعہ میں متعارض ہو جاتے ہیں، ایک  
عالم کی نظر ایک ضابطہ پر ہوتی ہے، دوسرے کی نظر دوسرے ضابطے پر، اس لئے  
اختلاف رائے پیدا ہونا ناگزیر ہو جاتا ہے۔“

سورہ عبس میں جس واقعہ کے متعلق رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر عتاب آیا  
کہ آپ نے ایک غریب ناپینا مسلمان کی طرف زیادہ توجہ دینے کے بجائے رؤسائے  
مشرکین کی طرف زیادہ توجہ کیوں فرمائی؟ یہاں بھی یہی صورت پیش آئی کہ رسول کریم  
صلی اللہ علیہ وسلم کے پیش نظر یہ قاعدہ تھا کہ اصول دین کی تعلیم مقدم ہے فروع کی  
تعلیم پر، رؤسائے مشرکین سے جو خطاب ہو رہا تھا وہ اصول کی تعلیم کا تھا، یہ ناپینا  
صحابی جو کچھ بات کرتے وہ فروع دین کے متعلق ہوتی، کیونکہ وہ مُؤمن اور اصول  
دین کے پہلے سے پابند تھے، اس لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو ان سے  
مقدم کر دیا، لیکن اس کے بال مقابل ایک دوسرا ضابطہ بھی تھا جس پر آنحضرت صلی اللہ  
علیہ وسلم کی اس وقت نظر نہ گئی، وہ یہ کہ وہ کام مقدم رکھنا چاہئے جس کا نفع متوقع اور  
اس کے کامیاب ہونے کی امید زیادہ ہو، بمقابلہ اس کام کے جس کا نفع موہوم اور  
کامیابی کی توقع کم ہو، یہاں معاملہ ایسا ہی تھا کہ رؤسائے مشرکین کے لئے تعلیم  
اصول کا اثر موہوم تھا اور مسلمان کے لئے تعلیم فروع کا نفع یقینی، اس لئے قرآن کریم

نے اس کو ترجیح دینے کی ہدایت فرمائی اور عتاب اس پر ہوا کہ آپ نے اس ضابط پر توجہ کیوں نہ فرمائی۔  
( مجلس حکیم الامت ص: ۱۶۳)

### تقلید کی تعریف اور حکم:

تقلید کے حوالے سے بعض لوگوں کے ذہن میں ایک بڑی غلط فہمی اور اشکال یہ ہے کہ سوائے حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے کسی دوسرے کی تقلید کیسے جائز ہو سکتی ہے، حالانکہ ہمیں تو رسول کی اطاعت کا حکم ہے، کسی اور کے اتباع کے تو ہم مکلف نہیں ہیں؟ پھر یہ بھاری بار اٹھانے کی کیا ضرورت ہے؟ بلکہ اس کی وجہ سے اصل متابعت پر منفی اثر پڑتا ہے، لہذا یہ ناجائز ہے۔

یہ غلط فہمی بھی علمی اور تقلید کے مفہوم سے بے خبری کا نتیجہ ہے، اگر تقلید کا مطلب معنی سمجھ میں آجائے تو کوئی اپنے آپ کو نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام کا مقلد نہیں کہے گا بلکہ مومن ہی کہے گا، اس تفصیل میں جانے سے پہلے تقلید کی تعریف اور حقیقت جاننا لازمی ہے۔

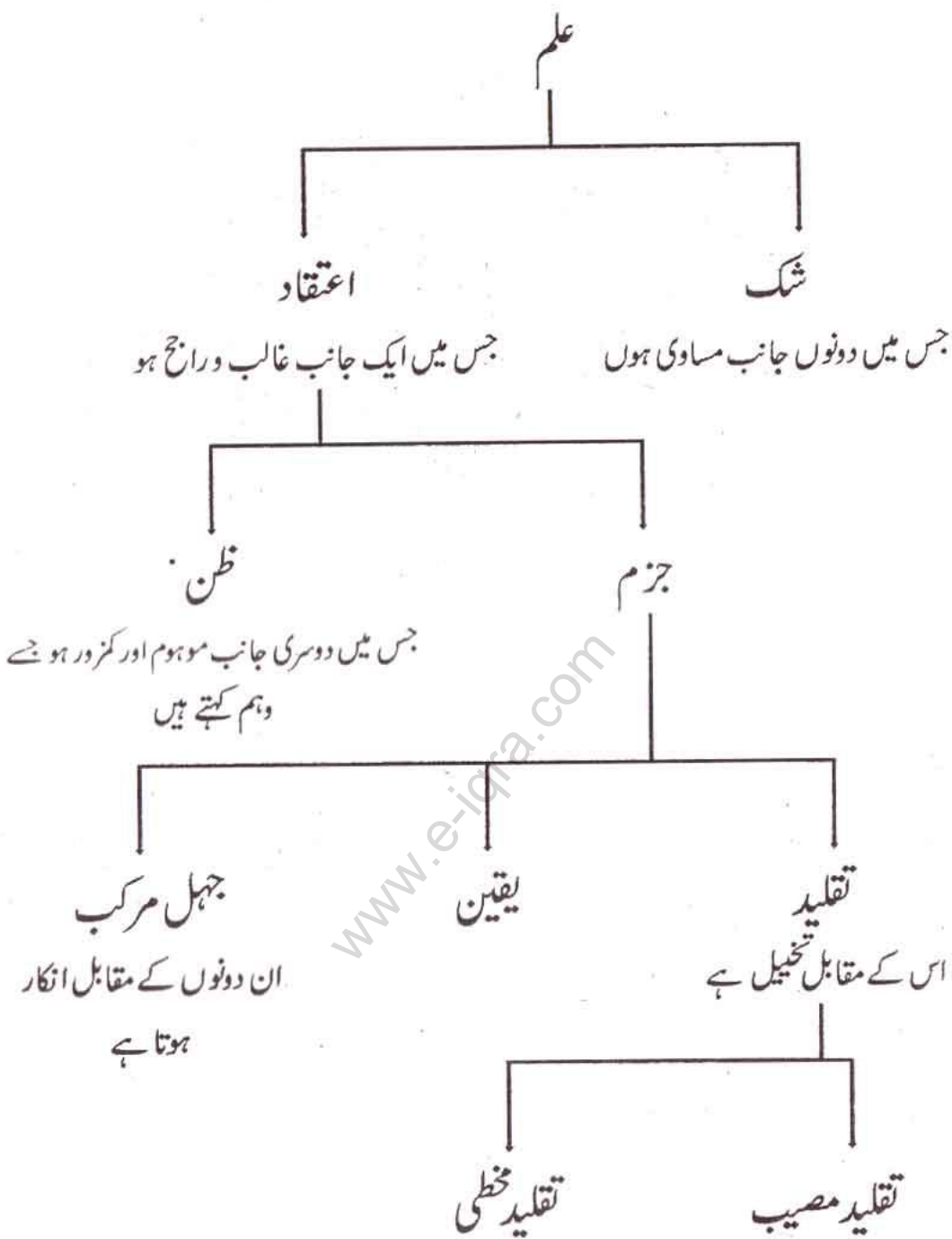
جو بات، جملہ اور کلام ہم سنتے ہیں تو اس کے بارے میں دل میں علم کی متعدد کیفیات پیدا ہونے کا احتمال ہوتا ہے، کبھی کہنے والا جھوٹا ہوتا ہے، تو ہمیں اس کی بات پر باور نہیں ہوتا ہے، کبھی وہ سچا ہوتا ہے مگر کچھ قرآن اس کی بات کے خلاف ہوتے ہیں، پھر بھی ہمیں یقین نہیں آتا، کبھی وہ بات ایسی ہوتی ہے کہ آدمی چج اور جھوٹ کا فیصلہ نہیں کر سکتا ہے، لہذا ضروری نہیں کہ ہر بات پر یقین ہی مرتب ہوتا ہو، مثلاً کسی نے زید کے کھڑے ہونے کی خبر سنائی تو اگر سننے والا نہ اس کو جھٹلا سکتا ہو اور نہ ہی تصدیق کر سکتا ہو، وہ دونوں پہلوؤں کو مد نظر رکھتا ہے کہ ہو سکتا ہے کہ کھڑا ہو اور ہو سکتا ہے کہ کھڑا نہ ہو، اور یہ دونوں پہلوؤں کے ذہن میں برابر ہوں تو اسے شک اور تردود کہتے ہیں، لیکن اطلاع اور خبر کے مطابق اگر سننے والے کو زید کے کھڑے ہونے کا

بادر ہوتا ہے تو اس کو اعتقاد کہتے ہیں، پھر اس کی پانچ فتمیں اور صورتیں ہیں۔ وجہ حصر یہ ہے کہ اس اعتقاد میں جا تب مقابل یعنی ضد اور نقیض (جو مثال مذکور میں زید کے کھڑے نہ ہونے کا پہلو ہے) کا احتمال رہے گا یا نہیں؟ اگر احتمال رہتا ہے تو اسے ”ظن“، یعنی گمان کہتے ہیں، اگر نہیں رہتا تو اسے ”جزم“ کہتے ہیں، ظن کے مقابلے میں جو کیفیت ہوتی ہے اس کو ”وہم“ کہتے ہیں، یعنی موہوم احتمال۔

پھر جزم یا اس درجے کا ہو گا جوشک ڈالنے اور اشکالات پیش کرنے والے کی وجہ سے زائل اور ختم ہوتا ہو گا یا نہیں، اگر زائل ہوتا ہو تو اسے ”تقلید“ کہتے ہیں پھر اس کی بھی دو صورتیں ہیں۔

جس کی تقلید کی جاتی ہے وہ اپنی بات میں مصیب ہو گا یعنی غلطی نہ کر چکا ہو گا یا مخطلی ہو گا یعنی اس سے اس بات میں خطاء اور غلطی آئی ہو گی۔ اول کو تقلید مصیب کہتے ہیں، جبکہ دوسرے کو مخطلی کی تقلید کہا جاتا ہے۔ تقلید کے مقابل ہے تخیل ہے، یعنی کبھی کبھی خطاء کا خیال آنا، یعنی یہ تصور کرنا کہ میں نے جس آدمی (مقلد) کی بات پر باور کیا ہے ممکن ہے اس سے اس مسئلہ میں غلطی سرزد ہوئی ہو، اور اگر کسی کی تشکیل یا شبہات ڈالنے سے وہ (جزم) زائل نہ ہوتا ہو تو اس کی بھی دو صورتیں ہیں، یا وہ بات واقع اور نفس الامر میں ایسی ہی ہو گی جس طرح اس کی اطلاع دی گئی ہے، یا اس کے بخلاف ہو گی، اگر واقع کے مطابق ہو گی تو اسے یقینی کہتے ہیں اور اگر موافق نہ ہو تو اسے جہل مرکب کہتے ہیں۔

ان دونوں کے مقابلے میں انکار آتا ہے، لہذا دونوں جانبوں کو ملا کر کل اقسام نو (۹) بن گئیں، جیسا کہ مندرجہ ذیل نقشے سے واضح ہوتا ہے:



تقلید کا درجہ ظن سے اعلیٰ اور یقین سے اونٹی درمیانہ ہے، جس کو ظن غالب اور غالب گمان کہتے ہیں، اسی اندازے سے تقاضات ظن اور تقلید کے مقابل اوصاف میں بھی رہتا ہے بایس معنی کہ ظن تقلید سے کمزور مگر وہم تخلیل سے قوی ہے، گویا ترازو کے دونوں پلڑوں کی طرح، اس کی پوری حقیقت اگرچہ عوام کے ذہن میں نہیں آسکتی

اور نہ ہی اس کی تفصیل کا یہ موقع ہے، تاہم اتنی بات ضرور سمجھ آئی ہوگی کہ یقین اور تقلید میں بڑا فرق ہے، یقین علم اور تصدیق کا آخری درجہ ہے، جس کے حصول کے بعد آدمی دوسرے پہلو سے انکار ہی کرتا ہے، جبکہ تقلید کا درجہ اس سے کم ہے، علم تقلیدی کے حصول کے باوجود اس میں زوال کا احتمال رہتا ہے۔

ایمان تقلیدی قابل قبول ہے یا نہیں؟ یہ الگ موضوع ہے، البتہ یہ بات کپکی ہے کہ نبی کی بات پر ہر مؤمن یقین رکھتا ہے، اور اس میں غلطی کا احتمال سختی سے روکرتا ہے، جبکہ تقلید میں یہ عنصر نہیں ہوتا ہے کیونکہ کوئی مقلد یہ نہیں کہتا کہ ہمارے امام نے جو کچھ کہا ہے وہی صحیح ہے اور اس کے برعکس جس امام نے جو کچھ کہا ہے وہ غلط ہے، کیونکہ مذاہب اربعہ کا اس پر اتفاق ہے کہ تقلید کا مفہوم وہی ہے جو اوپر بیان ہوا، یعنی غالب گمان یہ ہو کہ ہمارے امام کی بات صحیح ہوگی، مع ہذا اس میں خطاء کا خیال بھی آتا ہے۔

اس مفہوم کو سامنے رکھ کر کون مؤمن ایسا ہو سکتا ہے جو خود کو نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا مقلد کہے؟ کیونکہ انبیاء علیہم السلام کی باتوں میں تو خطاء اور غلطی کا کوئی احتمال نہیں ہوتا، وہ تو سراسر صحیح ہی صحیح اور ٹھیک ہی ٹھیک باتیں کہتے ہیں، جبکہ ائمہ کی باتوں میں حسن ظن کا پہلو غالب تور ہتا ہے مگر بات کے مقابل پہلو جانب کو اس میں یکسر رد نہیں کیا جاسکتا ہے۔

”فروق اللغات في التمييز بين مفاد الكتاب“ میں نور الدین الحسینی الموسوی الجزايري نے طبری کے حوالے سے لکھا ہے:

”ان التصديق لا يكون الا فيما يبرهن عند

صاحبہ والتقلید يكون فيما لم يبرهن، ولهذا لا يكون

التقلید للنبي صلی اللہ علیہ وسلم وتسليماً وان كان

التصديق له.“

یعنی نبی کی تصدیق کی جاتی ہے تقلید نہیں کی جاتی، کیونکہ تصدیق اس بات میں ہوتی ہے جس کی قطعی دلیل موجود ہو جبکہ تقلید اس بات میں کی جاتی ہے جس کی قطعی دلیل نہ ہو۔

یعنی دلیل کا مطالبہ تو دونوں سے نہیں ہوتا ہے، نبی سے اس لئے کہ اس سے دلیل کا مطالبہ کرنا کفر ہے، بالفاظ دیگر ایمان لانے کے بعد جو آدمی کسی نبی کی بات پر یہ کہے کہ آپ کے پاس کیا دلیل ہے؟ تو وہ کافر ہو جائے گا، ہاں! اس کی حکمت پوچھی جا سکتی ہے جیسے کہ بعض صحابہ رضی اللہ عنہم سے یہ پوچھتا ثابت ہے: ”ولم يارسول الله؟“ (کیوں اے اللہ کے رسول؟) یہ حکمت تلاش کرنے کے لئے سوال ہوتا تھا دلیل کا نہیں، نبی کی بات تو بسر و چشم قبول کر لینی لازم ہے۔

جبکہ امام سے دلیل کا سوال موجب کفر تو نہیں ہاں! اس سے سوال نہیں ہوگا کیونکہ مقلد جاہل ہوتا ہے اور جاہل کو ہر ہر بات پر دلیل کے تناظر میں سمجھانا ممکن نہیں، چنانچہ قاضی بیضاوی رحمہ اللہ تحریر فرماتے ہیں:

”اذ ليس للمقلد ان ينمازع المجتهد في  
حكمه.“  
(تفیر بیضاوی ج ۲ ص ۲۰۶)

یعنی (جهالت کی وجہ سے) مقلد کو یہ حق اور مقام حاصل نہیں کہ وہ مجتهد سے بحث و مباحثہ کرے، کیونکہ اگر وہ بحث کی الیت رکھتا تو پھر تقلید کیوں کرتا؟ اپنا اجتہاد کیوں نہیں کرتا ہے؟

اس پر چشمی نے مزید لکھا ہے کہ:

”وَذَالِكَ أَنَّ الْمُقْلَدَ لَيْسَ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ وَلَا  
يَمْلِكُ الدَّلِيلَ لِمُنَازَعَةِ الْمُجْتَهِدِ قَالَ عُمَرٌ وَغَيْرُهُ مِنَ  
الْعُلَمَاءِ: أَجْمَعَ النَّاسُ عَلَىٰ أَنَّ الْمُقْلَدَ لَيْسَ مَعْدُودًا مِنْ  
أَهْلِ الْعِلْمِ وَإِنَّ الْعِلْمَ مَعْرِفَةُ الْحَقِّ بَدْلِيلِهِ.“

مقلد اہل علم میں سے نہیں ہوتا ہے، اس کے پاس دلیل نہیں ہوتی ہے جس کی بناء پر مجتہد سے بحث کرے (اور سوالات کرے)، عمر وغیرہ علماء نے فرمایا ہے کہ اس پر اجماع ہے کہ مقلد اہل علم میں شمار نہیں ہوتا ہے، کیونکہ علم دلیل کی روشنی میں حقیقت جاننے کا نام ہے (اور مقلد اس سے محروم ہے)۔

چونکہ قیاس دلیل ظنی ہے، اس لئے مقلد جس بات میں کسی کی تقلید کرتا ہے وہ کسی قطعی دلیل سے ثابت نہ ہونے کی وجہ سے غیر مبرہن اور غیر یقینی یعنی ظنی کہلا یا جائے گا، جبکہ مومن جس نبی کی بات سنتا ہے، تو نبی کا کہنا ہی برہان اور قطعی دلیل ہوتا ہے، اس لئے وہ حکم مبرہن اور یقینی کہلا یا جائے گا، کیونکہ نبی کی بات بلاشبہ و شبہ صحیح ہے، جبکہ مقلد کی بات میں خطاء کا امکان رہتا ہے، لہذا نبی کی بات مفید یقین ہوگی اور مجتہد کی بات مفید ظن و گمان ہوگی۔

جیسا کہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے کہ آج کل جہالت کا دور دورہ ہے اور علم دین کا اصلی فہم ناپید ہو چکا ہے، اس لئے نفس امکان اگرچہ ہے تو مگر اجتہاد کا امکان وقوعی نہیں ہے، لہذا دور حاضر میں تقلید کے بغیر کوئی چارہ نہیں جیسے کہ ابن خلدون نے تصریح کی ہے کہ اب لوگ تقلید کے لئے مجبور ہیں، وہ فرماتے ہیں: ”اسلامی ممالک میں لوگوں نے انہیں چاروں اماموں کی تقلید پر قناعت کی اور دیگر اماموں کی تقلید کرنے والوں کا نام و نشان بھی نہ رہا، لوگوں نے اختلاف مسالک کا دروازہ بند کر دیا، کیونکہ علوم کی اصطلاحوں کی کثرت ہو گئی اور اجتہاد کے مقام تک پہنچنے کی لوگوں میں صلاحیت نہیں رہی، اور اس لئے بھی کہ ہر کس و ناکس مجتہد نہ بن بیٹھے، اس لئے صراحة سے کہہ دیا گیا کہ اب لوگ اجتہاد کی صلاحیت سے عاجز ہیں اور سب تقلید کے لئے مجبور ہیں۔“ (مقدمہ حصہ دوم ص: ۳۲۲)

## الحاقد وتنظیر:

یہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ جب اجتہاد کا دروازہ بند کر دیا گیا ہے تو جو اصل مقصد تھا یعنی نئے پیش آمدہ واقعات کا حکم معلوم کرنا وہ متاثر ہوا، کیونکہ نہ تو ان کے متعلق نصوص میں صراحةً ہے اور نہ ہی انہیں کوئی اجتہاد کر کے معلوم کر سکے گا، پھر ان میں شرعی حکم کی معرفت کا کیا ذریعہ ہو سکتا ہے؟ اس کا جواب ابن خلدون نے دیا ہے: ”جب یہ چاروں مذاہب مستقل ہو کر ممالکِ اسلامیہ میں پھیل گئے اور اجتہاد و قیاس کی راہیں بند کر دی گئیں تو اب جزئیات میں تنظیر والحق کی ضرورت پیش آئی، یعنی کسی جزئی کو کسی کلی کے اندر داخل کرنے کے لئے اس جزئی کو اس کلی کے افراد کی نظریہ ہونا ضروری ہے، اس کو الحق یا قیاس کہتے ہیں، اور اگر اس میں اشتباہ ہو تو پھر وہ جزئی اس کلی کے اندر داخل نہیں کی جاتی، یہ الحق و تنظیر انہی اصول کے مطابق عمل میں لائے جاتے ہیں جو ہر ایک امام نے اپنے طریقے کے مطابق مقرر کر دیئے ہیں۔

تنظیر والحق کے لئے ایک جمے ہوئے ملکہ کی ضرورت پڑتی ہے، تاکہ اس کے ذریعے کوئی عالم تنظیر و تفرقہ پر قادر ہو اور اس سلسلے میں مقدور بھرا پنے امام کی پیروی کرے، اس زمانے میں یہی ملکہ ”علم فقة“ کہلاتا ہے۔“

(مقدمہ حصہ دوم ص: ۳۲۵ مترجم نفس اکڈمی کراچی)

## تقلید شخصی:

بعض لوگ یہ بھی اعتراض کرتے ہیں کہ تقلید شخصی کا ثبوت کہاں سے ثابت ہے؟ گویا نفسِ تقلید کی تو گنجائش ہے لیکن تقلید شخصی کی گنجائش تو ہرگز نہیں، یعنی یہ جائز نہیں کہ آدمی کسی فردِ معین اور امامِ مخصوص کی تقلید کرے، بلکہ جو بات پسند آئے اسی کو لے کر عمل کی بنیاد بناانا چاہئے، بالفاظ دیگر کسی کو مخصوص مذہب تک محدود نہیں رہنا چاہئے۔

مگر یہ سوال بدیہی اجڑان ہے، یہ اہل علم سے دوری اور علم سے ناداقیت کا نتیجہ ہے، کیونکہ تمام اہل عقل و نقل کا اس پر اتفاق ہے کہ جنس کا وجود خارج میں بغیر کسی فرد کے ممکن نہیں، اگر خارج میں جنس کا کوئی وجود ہے تو وہ اس کے کسی فرد کے ضمن میں ہی ہو سکتا ہے، یہ محال ہے کہ بغیر تخصیص اور تعین کے کسی جنس کا خارجی وجود متحقق ہو سکے۔

مثلاً: سیاہی اور سفیدی کا ذہنی تصور بایں طور کہ کسی فرد کے بغیر ہم ذہن میں فرض کریں ممکن ہے، مگر جہاں خارجی وجود کی بات آئے گی تو کسی خاص فرد اور معین مادہ و شخص کے بغیر ایسا ممکن نہیں، بلکہ وہ کالے کپڑے یا سفید کپڑے، کوئے یا برف وغیرہ کے ضمن میں ہی ہو گی۔ ظاہر ہے کہ جو شخص رنگ مانتا ہے تو اسے فرد معین بھی مانا پڑے گا، یہ نہیں ہو سکتا کہ کوئی عاقل اور صاحب شعور یہ کہے کہ سفیدی تو سمجھ میں آتی ہے مگر اس کے لئے برف وغیرہ کی کیا ضرورت ہے؟ ٹھیک اسی طرح جو آدمی تقلید مانے اسے کہا جائے گا کہ جس تقلید کی نوع اور قسم تو افراد (فقہاء) ہی پر موقوف ہے۔  
سلم العلوم میں ہے:

”فَانَ الْلُّونَ مَثَلًا إِذَا خَطَرَنَاهُ بِالْبَالِ فَلَا يَقْنَعُ“

تحصل شيء متقرر بالفعل بل يتطلب في معنى اللون

زيادة حتى يتقرر بالفعل.“ (ص: ۲۷ بحث ثالثي جنس)

یعنی مثلاً رنگ کا جب ہم تصور کرتے ہیں تو اس سے دل کسی چیز کے فی الوقت وجود پر مطمئن نہیں ہوتا بلکہ دل مسلسل جستجو میں کچھ مزید تخصیص کرتا ہے جس سے وہ رنگ اس (خصوص محل) میں متحقق ہو جاتا ہے۔

معلوم ہوا کہ تقلید بغیر تخصیص کے ممکن نہیں، ہاں! یہ اشکال ہو سکتا ہے کہ تقلید کی تخصیص اور وقوع و تحقق اس طرح بھی تو ممکن ہے کہ کبھی ایک امام کی تقلید کی جائے اور کبھی دوسرے کی، جیسے رنگ کبھی ایک فرد کے ضمن میں ہوتا ہے اور کبھی دوسرے کے

ضمون میں، بالفاظ دیگر چند مسائل میں ایک کی تقلید کرے اور بعض میں دوسرے کی۔ اس کا جواب یہ ہے کہ یہ طریقہ تقلید کے منافی ہے، کیونکہ تقلید کے معنی اعتقاد اور اعتبار کے ساتھ کسی کی پیروی اور اتباع کرنا ہے، لہذا جب کسی امام کے اوپر اعتقاد کیا تو پھر اس کے لئے یہ اصول طے کرنا کہ اس کی دو باتیں تو مانوں گا لیکن تیسرا نہیں مانوں گا، سمجھ سے بالاتر ہے، اس کو نہ عقل تسلیم کرتی ہے اور نہ نقل۔

اس کی تفصیل یہ ہے کہ کسی کو اپنا امام و پیشووا بنانا یہ اتنا آسان فیصلہ نہیں کہ چند سیندوں یا منٹوں میں کیا جاسکے، اور کچھ ہی دیر کے بعد پھر اپنی اتباع و حمایت واپس لے لے، یہ نہ پاکستانی سیاست ہے جس میں سیاستدان دن کے شروع میں ایک پارٹی میں اور ایک لیڈر کے ساتھ ہوتے ہیں، اور شام کو وفاداری تبدیل کر لیتے ہیں، اور نہ ہی کراچی کی مساجد کی امامت ہے کہ نمازی اور کمیٹی والے عصر کی نماز میں ایک امام کا تقرر اور حمایت کرتے ہیں اور روزات کو دوسرے امام کی، بلکہ مذہب کا سنگ بنیادیوں رکھا جاتا ہے اور کسی کو امام اس طرح بنایا جاتا ہے کہ ایک مجتہد اپنے ہم عصر علماء یا کم از کم اپنے علاقائی علماء سے علم، ورع، تقویٰ، ویانات اور فہم و فراست ہر اعتبار سے متاز حیثیت رکھتا ہو، علماء اس کی ذہانت اور قابلیت سے پوری طرح مطمئن ہوئے ہوں، اس کی پوری زندگی میں اہل حلقة علماء نے اس کی کوئی بڑی لغزش نہ دیکھی ہو، انہوں نے اس کا ہر مسئلہ مختلف پہلوؤں سے جانچا ہو، مگر اس کی ہر بات قرآن و سنت کے اور ان دونوں ہی سے اخذ شدہ اصول کے عین مطابق لکھی ہو، اگر اس نے کسی مسئلے میں خلاف منحصس قول کیا ہو تو نص پہنچنے کی صورت میں اس نے رجوع کر لیا ہو، اگر کسی مسئلہ میں کسی عالم کو شک پیش آیا ہو تو اس سے دریافت کرنے اور مراجعت کی صورت میں تسلی بخش جواب ملا ہو، مع ہذا اس کا مقصد قرآن و سنت کی روشنی میں ہی ان احکام سے لوگوں کو روشناس کرانا ہو جو اس پر ظاہر ہیں اور لوگوں پر مخفی ہوں اور جو کام وہ کرتا ہے تو اس جیسے مجتہد کے علاوہ ہر ایک عالم وہ نہ کر سکتا ہو جبکہ اس جیسے مجتہد

یا تو اس زمانہ میں ہوں ہی نہیں یا ہوں تو مگر بہت دور جہاں تک رسائی اور مسائل دریافت کرنا مشکل یا محدود رہو، تو اس لئے وہ علماء اس موصوف کو اپنا امام بناتے ہیں، یعنی اس پر مسائل میں اعتماد کرتے ہیں، پھر ان کی وساطت سے عوام بھی اس پر بھروسہ کرتے ہیں۔

چونکہ قرآن و سنت سے استنباط کرنا ہر کس و ناس کا کام نہیں، اور آج جیسے لوگوں کو روزانہ نئے نئے مسائل درپیش آنے کی صورت میں وہ دارالافتاء کا رخ کر لیتے ہیں اور مفتی حضرات سے مسئلہ پوچھتے ہیں، پھر کبھی مفتی بھی پریشان ہو جاتا ہے، کیونکہ اس مسئلے کی نظر نہیں ملتی، تو وہ سوچنے لگتا ہے اور کتب کا مطالعہ کرتا ہے، اسی طرح اس امام کے پاس لوگ آتے اور نئے پیش آمدہ مسائل کا حل دریافت کرتے، جس پر وہ استنباط کر کے جواب دیتا، کسی مستفتی اور مسائل نے یہ نہ کیا کہ ایک مسئلہ کوفہ میں امام ابوحنیفہ سے پوچھا ہو اور تقاضید شخص سے بچنے کے لئے پھر سواری خرید کر دوسرے مسئلے کے لئے جاز جا کر امام مالک سے پوچھا ہو، بلکہ لوگ ایک ہی امام کے پاس بار بار آتے، اس طرح اس کی ایک فقہ تیار ہو گئی جیسے آج کل ایک دارالافتاء کے سالہاں ممالک کے مسائل کو جمع کیا جاتا ہے، اسی طرح اس امام کا ایک مجموعہ مسائل کا تیار ہو جاتا پھر اس کے شاگرد اس کو ترتیب دیتے تو وہ اس امام کی "فقہ" کہلاتی تھی، جیسے فقہ مالکی، فقہ حنفی وغیرہ۔

چونکہ مسائل کم تھے اور اسفار خطرناک تھے، پھر سفر کے لئے زیادہ وقت بھی درکار ہوتا تو جس طرح آج کل چار گھنٹے کے مختصر سفر کے باوجود لوگوں کی اکثریت جو سے قامر ہے، اسی طرح اس دور میں بھی لوگ عموماً دور دراز علاقوں کے اسفار سے قامر رہتے تھے، اس لئے عموماً لوگ اپنے علاقے کے بڑے عالم پر اکتفاء کرتے تھے جیسے کہ اپنی سے کوئی مسئلہ لے کر لا ہو رکے عالم و مفتی سے دریافت کرنے نہیں جاتا، یعنی وہ بھی اس کی ضرورت محسوس نہ کرتے اور ہونا بھی نہیں چاہئے، کیونکہ جو کام دور

جا کر ہو سکتا ہے وہ اپنے شہر میں بھی ہو سکتا تھا، اس طرح کوئی امام ابوحنیفہؓ کی وجہ سے خنی بن گئے اور مدینی امام مالکؓ کی وجہ سے مالکی۔

پھر جب مکہ اور مصر میں امام شافعیؓ آگئے تو اس وقت کے بڑے عالم ہونے کی وجہ سے سہولت کی خاطر کی اور مصری لوگوں نے ان کو اپنا امام بنایا، عراقیوں نے امام احمدؓ کو، چونکہ مذکورہ بالا اوصاف کے بہت سارے مجتہد اللہ نے پیدا فرمائے تھے اس لئے ہر مجتہد کا حلقة اس کے مذاہب کا حامل ہوتا تھا، اسی طرح سیوطیؓ کے قول کے مطابق کوئی دل مذاہب تیار ہو گئے تھے، مگر وقت کے مرور کے ساتھ ساتھ اہل دنیا صرف ان چار مذاہب کی طرف لوٹ آئے اور باقی مذاہب خود بخود ختم ہو گئے۔

چونکہ سہولت بھی اسی میں ہے اور اعتماد و بھروسے کا تقاضا بھی یہی ہے کہ ایک ای امام کی فقہ کا مطالعہ بھی آسان ہوتا اور اس پر عمل بھی آسان تر ہوتا اس لئے کسی نے ضروری نہیں سمجھا کہ سو مسائل ایک فقہ سے لئے ہوں اور سو سو دوسری فقہوں سے اور اپنا مذہب بنایا ہو، کیونکہ یہ چیز ایک تو خلاف نقل ہے اور دوسرے خلاف عقل و عرف ہے۔

خلاف نقل اس لئے ہے کہ صحابہ رضی اللہ عنہم میں سے کسی سے یہ ثابت نہیں کہ صغار صحابہ یا تابعین ایک دن ایک صحابی سے مسائل پوچھتے ہوں اور دوسرے دن یہ کہہ کر کسی اور کے پاس گئے ہوں کہ ہم روز آپ پر بھروسہ نہیں کر سکتے یا یہ اصول کسی نے طے نہ کیا تھا کہ پچاس مسائل ایک سے پوچھنے کے بعد باقی مسائل کے لئے کسی اور کے پاس جانا ضروری ہے، بلکہ اگر ایک عالم پر دس مسائل میں اعتماد ہو سکتا ہے تو میں میں کیوں نہیں ہو سکتا ہے؟

اور خلاف عقل اس لئے ہے کہ جہاں دو اماموں کے درمیان اختلاف ہوتا تو اپنے امام کو چھوڑ کر دوسرے امام کی بات یا تو اس لئے مانی جائے گی کہ اس نے نص پیش کی ہے اور پہلے امام کے پاس نص نہیں، تو اس سے روکنے والا کوئی بھی نہیں،

کیونکہ چاروں اماموں کی وصیت ہے کہ جب ہمارا قول نص کے خلاف ہو تو نص ہی پر عمل کیا جائے، ہاں! یہ فیصلہ ہر شخص نہیں کر سکتا ہے کہ فلاں امام کا قول نص کے خلاف ہے، کیونکہ نص کو جس طرح امام جاتا ہے یہ شخص نہیں جان سکتا ہے، نیز یہ بھی ضروری نہیں کہ ایک امام، جو بعد میں آیا ہو، کے زمان میں کوئی حدیث ضعیف ہوئی ہو کسی نئے اور متاخر راوی کی وجہ سے تو وہ پہلے امام کے دور میں بھی ضعیف ہی ہو۔

اور اگر اس امام کی بات دوسرے کی بات سے قیاس کی بناء پر متعارض ہو تو قیاس اگر پہ قیاس کا مقابلہ کر سکتا ہے مگر ہم ایسے نہیں کہ دو قیاسوں میں یہ فیصلہ کر سکیں کہ یہ قیاس کمزور ہے اور وہ قیاس قوی ہے، ترجیح کے الگ لوگ ہوتے ہیں۔ پھر کیا وجہ ہے کہ اس کی ہر بات پر اعتماد نہیں کیا جاسکتا؟ نیز چند مسائل کے بعد اس پھوڑ کر دوسرے امام کی بات کو اپنی رائے سے راجح قرار دینا سابقہ اعتماد اور تقلید کے منافی ہے۔

اور خلاف عرف اس لئے ہے کہ شروع سے آج تک کسی نے ایسا نہیں کیا ہے کہ کسی ماہر طبیب و حکیم یا ڈاکٹر کے تین میں سے دو مشورے تو مان لیتا ہو اور تیسرا کو رکھنا ہو۔

کوئی ذی عقل یہ نہیں کرتا کہ ماہر ڈرائیور کے ساتھ گاڑی میں سفر کرتے کرتے راستے میں اس لئے اترتا ہو کہ آگے کسی اور کے ساتھ جاؤں گا۔

کسی صاحب بصیرت سے یہ توقع نہیں کی جاتی کہ وہ کسی استاذ سے صح کے اس باق تو پڑھ کر اس پر اعتماد کرتا ہو، مگر شام کے اس باق میں یہ حسن خلن رفع ہوتا ہو اور کل صح پھر بحال ہوتا ہو۔

کوئی ذی عقل ایسا نہیں کرے گا کہ ایک دن ایک موذن کی اذان پر روزہ کھولتا ہو پھر دوسرے دن دوسرے کی اذان پر اور تیسرا دن کسی تیسرا کی اذان

کسی محلے والے یہ نہیں کرتے ہیں کہ ایک دن ایک مسجد میں تماز پڑھیں اور دوسرے دن اس امام کو چھوڑ کر کسی اور مسجد میں جاتے ہوں، وغیرہ، وغیرہ۔ اور اگر آدمی یہ کہے کہ مجھے ایسا ہی اچھا لگتا ہے کہ جو مسئلہ مجھے پسند آئے میں اسی کو لیتا ہوں اور عمل کرتا ہوں۔

تو اسے کہا جائے گا کہ یہ تقلید یا اتباع شریعت نہیں بلکہ ہوائے نفسانی اور خواہشات کی پیروی ہے، اسی نکتے کے پیش نظر علماء نے فرمایا ہے:

”من أخذ بغير ذات العلماء فقد خرج من  
الاسلام.“

جو علماء کے شاذ اقوال پر عمل کرتا ہے تو وہ اسلام سے خارج ہو جاتا ہے، کیونکہ اگر اپنی رضی سے تفرادات اور مسن پسند اقوال کو جمع کیا جائے تو مسلم کی روایت کے مطابق جوابن عباس رضی اللہ عنہما کا قول ہے، ایک روپیہ کے بدے دو روپیہ لینا، اور صحیح بخاری کی روایت کے مطابق جوابن عمر رضی اللہ عنہما سے کا قول ہے: ”وطی فی الدبر“ وغیرہ جائز ہو جائیں گے، دعلی فزر (التفاس) یہی بہت سے مسائل ہیں۔ (نوٹ) مذکورہ دونوں باتوں سے ان حضرات نے رجوع فرمایا ہے، یہ صرف بطور مثال پیش کی گئی ہیں۔

اس لئے ابن خلدون نے لکھا ہے: ”یہ حرام ہے کہ چاروں کی باری باری تقلید کریں، کیونکہ اس طرح تو دین مذاق بن کر رہ جائے گا۔“

(مقدمہ ابن خلدون ص: ۳۲۲ حصہ دوم)

علاوہ ازیں یہ اعتراض اس لئے بھی فضول ہے کہ فقہ خفیہ جو مرتب و مدون ہے اور آج بآسانی اس کا جائزہ لیا جاسکتا ہے، میں صرف امام ابوحنیفہ کے اقوال تو نہیں کہ مذکورہ اعتراض کیا جائے، بلکہ حقیقت یہ ہے کہ فقہ میں صحابہ رضی اللہ عنہم کے اقوال و ارشادات سے لے کر امام زفر اور امام طحاوی تک کے فرمودات و استنباطات

موجود ہیں۔

اس کا بیان یہ ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس امت کو فقہاء جیسی فتحت سے خوب نوازا ہے، دوسری فقہاء کی طرح فقه حنفیہ پر بھی فقہاء نے بڑا کام کیا ہے، انہوں نے تمام مسائل کی جائج پڑتاں کر کے ان میں سب سے اعلیٰ قسم کے مسائل منتخب فرمائے ہیں، جن کو مفتی بہ اقوال کہتے ہیں، ان میں ضروری نہیں کہ وہ سب امام ابوحنیفہ سے مردی ہوں، بلکہ ان میں صاحبین کے اقوال بھی ہیں اور دیگر کے بھی، ان میں ایسے بھی ہیں جو امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ سے بلطفہ مردی نہ ہوں ہاں البتہ اصول امام ابوحنیفہ کے ہی بنیاد ہیں، کیونکہ اصول ان کے مسلم ہیں، حتیٰ کہ ان ائمہ نے بھی اس کا اعتراف کیا ہے جو ان کے مقلدانہ تھے۔

چونکہ کسی مجتہد کی تقلید صرف اجتہادی یعنی قیاسی مسائل ہی میں ہوتی ہے نہ کل نصوص میں اور قیاس امام ابوحنیفہ کا اعلیٰ درجہ کا ہوتا ہے، اس لئے حنفیہ کسی مسئلہ میں ہاواہ ان اصول اور ان پر مرتب جزئیات کو تراک کرنے کی ضرورت محسوس نہیں کرتے ہیں۔

اور آج کل کے غیر مقلدانے جو یہ تاثر دیتے ہیں اور عوام اور جاہل لوگوں پر ٹھیک کرتے ہیں کہ حنفیہ کا نہ ہب نصوص کے خلاف ہے، تو یہ بالکل غلط ہے کیونکہ اول تو ایسی کوئی مثال نہیں ملتی جو نص کے خلاف ہو اور حنفیہ کے یہاں اسی پر عمل ہو، وہ نص کے خلاف ہو، کیونکہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے کہ ظاہر نہیں لوگ جن کو ”ظاہریہ“ کہتے ہیں اور وہ خود کو ”اہل حدیث“، ایک حدیث کا ایک مطلب لیتے ہیں مگر درحقیقت اصل مطلب وہ نہیں ہوتا ہے (جس کی تفصیل پہلے گزر چکی)۔

تمیرے تقلید تو فقط قیاسی اور اجتہادی مسائل میں ہوتی ہے تو جہاں نص موجود ہے وہاں تو تقلید ہے ہی نہیں، پھر اس کے خلاف نص گردانا کیسے صحیح ہو سکتا

ہے؟

اصل پات یہ ہے کہ سب انسان برادر نہیں ہوتے ہیں، جیسا کہ شروع کتاب میں عرض کیا جا چکا ہے کہ کوئی انتہائی ذہین ہوتا ہے اور کوئی انتہائی کندہ ہن، اور کوئی ہر بات کو قبول کرتا ہے تو کوئی کسی بات کو قبول ہی نہیں کرتا ہے، ”لا آدریہ“ ایک فرقہ گزر ہے جو کسی چیز کی حقیقت کو تسلیم نہیں کرتا تھا، یہاں تک کہ وہ اپنے وجود کو بھی نہیں مانتے تھے، اس کے برعکس ایسے بھی لوگ ہوتے ہیں جو جاہل پیروں کی ہر بات پر نص سے زیادہ عمل کرتے ہیں، اسی طرح ایسے بھی لوگ ہیں جو احادیث پر عمل اپنانش اور فرض صحیح ہیں اور ان کا یہ جذبہ بلاشبہ قابل قدر اور قابل رشک ہے، مگر یہ بات ذہن میں رہے کہ صرف جذبہ ہی کافی نہیں ہوتا ہے کیونکہ بہت سے نیک جذبات علمی کی وجہ سے ہلاکت کے اسباب بنتے ہیں، دیسے تو پرویزی کہتے ہیں کہ ”هم صرف قرآن کو مانتے ہیں“ اور ان کو اپنے اس جذبے پر فخر ہے، مگر وہ نہیں جانتے ہیں کہ حدیث کے بغیر قرآن پر عمل کیسے ممکن ہے؟ تھیک اسی طرح حدیث کے مطابق کبھی آدمی حامل حدیث ہوتا ہے مگر وہ اس کا مطلب نہیں جانتا ہے، تفہیق کے بغیر حدیث پر عمل نہیں ہو سکتا۔

اور یہ کوئی مفروضہ نہیں، میں نے اپنی آنکھوں سے ایسے لوگوں کو دیکھا ہے جو نکورہ جذبے کے باوجود صریح غلطی کرتے ہیں اور ساری دنیا ان کو دیکھ رہی ہے، ایک دن اپنے مدرسہ کی مسجد میں ایک شخص کو میں نے دیکھا جو دروازے میں کھڑا تھا اور اس کے دونوں پیروں کے درمیان تقریباً ایک گز کا فاصلہ تھا، گویا وہ دیوار کو صفائی رہا تھا، حالانکہ یہ امر نہ کسی حدیث سے ثابت ہے اور نہ اس کو طبع سلیم تسلیم کرتی ہے، اگر جماعت کی نماز میں کوئی ایسا کرے تو اس کی یہ توجیہ ہو سکتی ہے کہ وہ صفائی میں خلل بند کر رہا ہے، مگر انفرادی طور پر اس کا کیا مطلب؟ پھر یہ بات مسلمات میں سے ہے کہ شریعت میں امور طبیعیہ کا ذکر نہیں ہوتا ہے کیونکہ اس میں تعلیم کی ضرورت نہیں،

شریعت میں یہ بات نہیں کہ شب و روز میں آدمی کو کتنے گھنٹے رہا چاہئے؟ دن بھر کتنا پانی پینا چاہئے؟ اور یہوی سے کتنی بار ہم بستر ہونا ضروری ہے؟ دن میں کتنی دفعہ کھانا چاہئے؟ وغیرہ وغیرہ، اسی طرح تماز میں قیام کی حالت میں کتنے اچھے کا فاصلہ ہونا چاہئے؟ یہ اس لئے مصرح طور پر نہیں بتایا گیا کہ اس کی ضرورت نہیں، جانور کے کھڑے ہونے کا بھی مخصوص انداز ہے اور آدمی کے عام حالات میں کھڑے ہونے کی بھی مخصوص اور معروف کیفیت ہے، مگر کوئی شخص اگر بس اشآپ پر اس طرح کھڑا ہو جائے کہ دونوں قدموں کے درمیان کم از کم ایک گز کا فاصلہ ہو تو لوگ اسے کتنا داشمند سمجھیں گے؟ تھیک اسی طرح مجھے اس آدمی کی عقل پر حیرت ہوئی کہ جذبہ تو نیک ہے مگر علمی اور بے دوقنی کی وجہ سے بلا وجہ خود کو تکلیف میں ڈالے ہوئے ہے، اس لئے ترمذی شریف میں حدیث ہے جس کو ترمذی نے صحیح قرار دیا ہے، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں:

**فضل العالم على العابد كفضلى على**

**ادناكم.**

ترجمہ: ..... ”عالم کی فضیلت عابد پر ایک ہے جیسے  
میری فضیلت تم میں سے ادنیٰ شخص پر۔“

اور ترمذی ہی کی ایک اور روایت میں ہے:

**”فقیه أشدُّ علی الشیطان من الف عابد.“**

(ابواب العلم باب ما جاء في فضل الفقه على العبادة)

ترجمہ: ..... ”ایک فقیہ (سبحانہ عالم) ہزار عابدوں سے

زیادہ شیطان پر بھاری ہے۔“

یعنی اگر اللہ نے کسی عالم کو علم کے ساتھ فقاہت سے بھی نوازا ہے تو اس کی گلہ شیطان کو ایک ہزار عابد گراہ کرنا آسان تر ہے، مگر وہ اس فقیہ عالم کو اپنے فریب

سے گراہ نہیں کر سکتا ہے، اس لئے اللہ جس کی بھلائی کا ارادہ فرمائے تو اسے دین میں  
تفقہ عطا فرماتا ہے۔

ان کی فقاہت کی ایک عام مثال یہ ہے کہ بخاری و مسلم میں چونکہ حالتِ  
نماز میں ٹوپی یا عمامہ کا ذکر نہیں تو انہوں نے استنباط کر کے بغیر ٹوپی نماز پڑھنے کا مسئلہ  
نکالا، آفرین!! جو لوگ قیاس کے منکر ہیں وہ خود قیاسات کرنے لگے اور قیاس بھی ایسا  
کہ: ”بارش سے بھاگا اور پرانا لے کے نیچے آگیا“ کی مثال بن گیا، ان کی مثالیں لکھ  
کر آدمی کہاں تک اپنا اور ناظرین کا وقت ضائع کرتا رہے گا، تاہم ایک مثال ان کے  
پیشوائی کی تحریر کرتا ہوں کہ حدیث میں آتا ہے:

”لَا يَبُولُنَّ أَحَدٌ كُمْ فِي الْمَاءِ الدَّائِمِ.“

(تم میں سے کوئی رکے ہوئے پانی میں پیشاب نہ کرے۔)

یہ روایت بخاری وغیرہ میں ہے، امام داؤد ظاہری فرماتے ہیں کہ: پانی میں  
پیشاب کرنا منع ہے، کوئی اور گندگی پھینکنا منع نہیں ہے، اسی طرح اگر کسی نے پیشاب  
پانی میں نہیں کیا بلکہ باہر کر کے کسی برتن میں وہ تالاب میں ڈال دیا تو یہ جائز ہے اور  
تالاب پاک ہی رہے گا، ہاں! اگر اس کے اندر پیشاب کر دے تو تب ناپاک ہو گا،  
اسی طرح پیشاب خود چل کر پانی میں شامل ہو گیا تو پانی پاک ہے۔

دیکھئے! انہوں نے یہ سمجھا کہ یہاں لفظ ”بُول“ کا آیا ہے، ہر گندگی کا تو  
نہیں آیا ہے، لہذا وہ ڈالنا منع نہیں ہو گا اور پیشاب کرنا منع ہے، ڈالنا تو ممنوع نہیں کیا  
گیا ہے لہذا پھینکنے میں کیا حرج ہے، اسی طرح ہمارے زمانے کے ”ظاہری“ نے یہ کہا  
کہ بغیر ٹوپی کے نماز کو منع تو نہیں کیا ہے تو لہذا بغیر ٹوپی کے پڑھنی چاہئے۔

اس پر تبصرہ کی ضرورت نہیں کیونکہ شہرہ آفاق امام نووی شارح مسلم رحمہ اللہ  
نے اس پر جو تبصرہ کیا ہے وہی کافی ہے، چنانچہ وہ پہلے داؤد ظاہری کا مذہب نقل کرتے  
ہیں پھر خود اس پر تبصرہ کرتے ہیں، وہ فرماتے ہیں:

”ولم يخالف في هذا أحد من العلماء إلا ما حكى عن داود بن علي الظاهري أن النهي مختص ببول الإنسان بنفسه وإن الغائط ليس كالبول، وكذا إذا بال فى آناء ثم صبه فى الماء أو بال بقرب الماء، وهذا الذى ذهب إليه خلاف أجمع العلماء وهو من أقبح ما نقل عنه في الجمود على الظاهر.“

(نووى بر مسلم ج: ١ ص: ١٣٨، باب النهى عن

البول في الماء الراكد، مطبوع قدسي كتب خان)

ترجمہ:..... ”اس حکم میں علماء میں سے کسی نے مخالفت

نہیں کی ہے سوائے داؤد ظاہری کے کہ ان سے مردی ہے کہ یہ ممانعت انسانی پیشاب جبکہ وہ خود کرے کے ساتھ مختص ہے، اور یہ کہ پاخانہ پیشاب کی طرح (منع) نہیں ہے، اسی طرح اگر کسی نے برتن میں پیشاب کر کے پانی میں بہادیا، یا اس کے قریب پیشاب کیا (اگرچہ پھر چل کر تلاab میں داخل ہو گیا) یہ منع نہیں ہے۔ امام نووی فرماتے ہیں کہ یہ موقف جمہور کے خلاف ہے یہ ظاہر پر جمود کی بدترین مثال ہے جو ان سے مردی ہے (گویا یہ لوگ ظاہر پر اس طرح جئے ہوئے ہیں کہ اونی عاقل بھی اس پر تعجب کرتا ہے)۔“

اگر کوئی انصاف کی نظر سے دیکھئے تو وہ خود فیصلہ کرے گا کہ آیا حدیث صحیح کے لئے فقهاء کا دامن تھامنا مناسب ہے یا ظاہریہ کا؟ جن کے فہم کا یہ عالم ہے!

**حق پرستی یا مفاد پرستی:**

ستم یہ ہے کہ آج کل مذہب اور دین کو ذاتی مفاد کے لئے استعمال کیا جاتا

ہے، غیر مقلدین کی یہ لہر عربوں کے تیل کی سیال دولت تک نہ تھی مگر جب سے مشرق وسطی میں دولت کا سیلا ب آیا ہے تو لوگ دولت یثور نے کے لئے طرح طرح کے حیلے اختیار کرتے ہیں، اسی لائق کے پیش نظر غیر مقلدین نے یہ شوشہ چھوڑ دیا کہ پاک و ہند اور افغانستان میں شرک کو ختم کرنے کے لئے ہماری خدمات حاصل کی جائیں۔

چونکہ جزیرہ العرب میں شیطان شرک سے مایوس ہو چکا ہے وہ دیگر اسلامی ریاستوں میں اپنا کام کرتا رہتا ہے، اسی انتظام کے لئے اللہ نے آل سعود میں توحید کی بے پناہ محبت ڈالی ہے، اور حکمت باری کے تقاضے کے طور پر دولت عثمانیہ سٹ کر ترکی تک محدود ہو گئی بلکہ ختم ہو گئی، بلاشبہ حریم اور دیگر مقامات مقدسہ میں سعودی حکومت نے شرک کے مقدمات کو جس طرح منوع قرار دیا ہے وہ قابل صد تحسین ہے، اور غیر مقلدین اس عصر میں ان کا جو دامن تھا ہے ہوئے ہیں، میں اس کی خوبی کا اقرار کرتا ہوں اور قدر کرتا ہوں، مگر دین کسی ایک مسئلے کا نام نہیں ہے، اور نہ ہی اسلام میں افراط و تفریط کی حوصلہ افزائی کی جاتی ہے، اسلام عدل اور اعتدال کا درس دیتا ہے اور خود بھی صراطِ مستقیم ہے، شرک جیسے آج منع ہے تیل کے ذخائر سے پہلے بھی منع تھا، پھر شرک کا ایک معین مفہوم ہے، "تقلید" شرک ہرگز نہیں ہے، مگر یہ لوگ عربوں سے توحید کے نام پر پیسے وصول کرتے ہیں، اس نے اس مہم کو روز افزوں فروغ مل رہا ہے، گویا نصوص اور احادیث پر عمل ایک حیلہ اور بہانہ ہے، اگر ان کا جذبہ واقعی نصوص پر عمل کرنے کا ہے تو پھر حرم شریف میں مکانات، ہوٹلوں اور منی میں حاجیوں سے اتنے بھاری کرایے کیوں وصول کئے جاتے ہیں؟ کیا یہ نصوص کی مخالفت خنی کر رہے ہیں؟ نہیں بلکہ سعودی حکومت میں یا حنبلی المذهب ہیں یا پھر غیر مقلدین ہیں، ان کے سامنے نصوص بھی ہیں اور انہے کے اقوال بھی، پھر یہ انہیں کیوں نظر انداز کرتے ہیں؟ کیا صرف کھل کر کھڑے ہونے سے نصوص پر عمل مکمل ہوا؟ حاجیوں سے اتنی بھاری روم لے کر ہڑپ کرنا حلال ہے؟

اس ضمن میں امام احمد رحمہ اللہ کا فتویٰ دیکھئے! ابن کثیر رحمہ اللہ نے سورۃ الحج آیت: ۲۵ کی تفسیر میں متعدد اقوال نقل کئے ہیں کہ مکہ میں عکی اور غیر عکی دونوں کو رہائش میں مساوی حقوق حاصل ہیں،اتفاق سے اس میں انہوں نے ان علماء و ائمہ کی فہرست ذکر فرمائی ہے جو غیر مقلدین اور سعودی حکومت اور حرمین کے ائمہ و علماء سب کے لئے قابل قبول ہیں، وہ اس آیت: "انَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَيَصُدُونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرامِ الَّذِي جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَاءً الْعَكْفُ فِيهِ وَالْبَادُ." الآیہ، (جو لوگ منکر ہوئے اور روکتے ہیں اللہ کی راہ سے اور مسجد حرام سے جو ہم نے بنائی سب لوگوں کے واسطے، برابر ہے اس میں رہنے والا (عکی) اور باہر سے آنے والا) کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

**"وقال مجاهد: "سواء العاكف فيه والباد"**

**اہل وغیرہم فیہ سواء فی المنازل."**

کہ مکہ میں رہائش پذیر اور باہر سے آنے والے اس میں برابر ہیں، وکذا قال ابو صالح و عبد الرحمن بن سابط و عبد الرحمن بن زید بن اسلم۔ پھر امام شافعی اور امام اسحاق بن راہویہ کا مناظرہ نقل کیا ہے جو منی میں مسجد خیف میں ہوا اور امام احمد رحمہ اللہ بھی وہاں موجود تھے، کافی بحث ہوئی پھر امام احمد نے دونوں کے درمیان فیصلہ فرمایا:

**"وتوسط الامام احمد فقال تملک و تورث**

**ولا تؤجر جمعاً بين الأدلة."**

امام احمد نے درمیان میں فیصلہ فرمایا کہ مکہ کے مکانات بطور ملکیت اور دراثت کے تو صحیح ہیں مگر کرایہ پر نہیں دیئے جاسکتے، مناظرہ کے مختصر الفاظ یہ ہیں:

**"وَهَذِهِ الْمُسْتَلَةُ هِيَ الَّتِي اخْتَلَفَ فِيهَا الشَّافِعِيُّ**

**وَاسْحَاقُ بْنُ رَاهْوَيْهِ بِمَسْجِدِ الْخَيْفِ وَأَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ**

ایضاً فذهب الشافعی رحمه الله الى ان ربع مكة  
 تملک و تورث و تؤجر و احتج بحديث الزهری .....  
 عن اسامة بن زید قال: قلت: يا رسول الله! أنزَلْتَ عِدَّاً  
 فی دارک بمکة؟ فقال: وھل ترک لنا عقیل من ربع؟  
 ..... وذهب اسحاق بن راهویہ الى انها لا تورث ولا  
 تؤجر و هو مذهب طائفة من السلف و نص عليه مجاهد  
 وعطاء و احتج اسحاق بن راهویہ بما الخ ..... وتوسط  
 الامام احمد فقال: تملک و تورث ولا تؤجر.

(تفیر ابن کثیر ج: ۳ ص: ۲۳۰، مطبوع قدیمی کتب خانہ)

اگر یہ لوگ یہ توجیہ کریں کہ ہم نے وقت کے تقاضے کے مطابق ایسا کیا  
 ہے، تو جواب یہ ہوگا کہ پھر فقهاء پر لعن طعن کیوں کرتے ہیں؟ حالانکہ فقهاء تو کبھی بھی  
 اس حد تک نہیں گئے ہیں۔

نوت: ..... رسالہ کو زیادہ تحقیقی اور علمی اس لئے نہیں بنایا تاکہ عوام الناس بھی  
 استفادہ کر سکیں۔

اللہ ہم سب کو انصاف پر قائم رہنے اور انصاف کی بات کہنے اور تسلیم کرنے  
 کی توفیق عطا فرمائے۔

وَصَلَى اللَّهُ تَعَالَى عَلَى حَبْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٍ وَعَلَى اللَّهِ وَاصْحَابِهِ وَلِنَاسِهِ الَّذِي بَوَّبَ الدِّينَ  
 وَاللَّهُمَّ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ